
LUIZ GUSTAVO DE SOUZA ARAUJO 
FABIANO NOGUIRA DO NASCIMENRO

MARCELO VITOR RODRIGUES NOGUEIRA 

LUIZ GUSTAVO DE SOUZA ARAÚJO 
FABIANO NOGUEIRA DO NASCIMENTO

MARCELO VITOR RODRIGUES NOGUEIRA 
MARIA APARECIDA AUGUSTO SATTO VILELA 

Pretos
Cadernos

CENÁRIOS, SABERES E ESPAÇOS AFROCULTURAIS



ORGANIZAÇÃO

Luiz Gustavo de Souza Araújo
 Fabiano Nogueira do Nascimento

 Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira
 Maria Aparecida Augusto Satto Vilela 

CADERNOS PRETOS
CENÁRIOS, SABERES E ESPAÇOS AFROCULTURAIS



CONSELHO EDITORIAL
 

Lara Luisa Silva Gomes (IFSC)
Luiz Gustavo de Souza Araújo - Luiza araújo (ONG VÂNIA LAFIT)

Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira (Associação BAOBÁ)
Maria Aparecida Augusto Satto Vilela (UFU)

Juliano Henrique Xavier Cavalcanti (PPGEO/UFU)
Aline Lima Miranda Khater (SMEEL - PPGEO UFU)

Rafaela Rodrigues Nogueira (SMEEL/CEMAP)

Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira     
Editor Chefe 

Fabiano Nogueira do Nascimento   
Editor Assistente 

Luiz Gustavo de Souza Araújo
Diretora Pedagógica

EDITORA BAOBÁ

https://www.escavador.com/sobre/6644287/josy-dayanny-alves-souza


Copyright 2025 © 

Todos os direitos autorais são protegidos pela Lei n.º 9.610/98. 

Organizadores: Luiz Gustavo de Souza Araújo; Fabiano Nogueira do Nascimento;  
Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira e Maria Aparecida Augusto Satto Vilela.
Editor da Publicação: Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira. 
Projeto Gráfico: Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira e Fabiano Nogueira do Nascimento. 
Revisão e diagramação: Fabiano Nogueira e Editora BAOBÁ. 
Colaboradores (organização): Juliano Henrique Xavier Cavalcanti.
Conselho editorial: Lara Luíza Silva Gomes Franco (IFSC); Luiz Gustavo de Souza
Araújo (ONG VÂNIA LAFIT); Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira (Associação
BAOBÁ); Maria Aparecida Augusto Satto Vilela (UFU); Juliano Henrique Xavier
Cavalcanti (PPGEO/UFU); Aline Lima Miranda Khater (SMEEL); Rafaela Rodrigues
Nogueira (SMEEL/CEMAP). 

Editora BAOBÁ 
CNPJ n.º: 45.970.439/0001-85
Rua: Das Margaridas, 226. Residencial Cidade Jardim-Ituiutaba–MG, CEP: 38307-843. 
Cel./WhatsApp: 34 997744890
editorabaobapontal@gmail.com
www.associacaobaoba.com/editorabaoba

Cadernos pretos [livro eletrônico] : cenários, saberes e espaços
afroculturais / Luiz Gustavo de Souza Araújo ... [et al.]. -- Ituiutaba, MG,
Editora Baobá, 2025. -- (Cadernos Pretos ; 1) PDF 

Vários autores. Outros organizadores: Fabiano Nogueira do
Nascimento, Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira, Maria Aparecida
Augusto Satto Vilela 

Bibliografia 
ISBN 978-65-85902-08-3 
DOI: 10.29327/5740519

1. Ancestralidade 2. Ações afirmativas 3. Antirracismo 4. Igualdade na
educação 5. Negros - Educação - Brasil 6. Negros - Identidade racial -
Brasil 7. Relações étnico-raciais 8. Prática de ensino 9. Professores -
Formação 10. Políticas públicas I. Araújo, Luiz Gustavo de Souza. II.
Nascimento, Fabiano Nogueira do. III. Nogueira, Marcelo Vitor
Rodrigues. IV. Vilela, Maria Aparecida Augusto Satto. V. Título VI.
Série.

26-330005.1 CDD-305.8

Índices para catálogo sistemático: 
1. Negros : Identidade social 305.8 

Camila Aparecida Rodrigues - Bibliotecária CRB - SP-010133/O

mailto:editorabaobapontal@gmail.com
http://www.associacaobaoba.com/editorabaoba


“Falar é, em si, um ato
de transgressão.

Quando pessoas negras
falam, não é apenas

uma fala, é uma
ruptura do discurso

dominante. É um ato de
descolonização.”

 
(KILOMBA, Grada.

Memórias da
plantação: episódios de
racismo cotidiano. Rio

de Janeiro: Cobogó, 



09
SUMÁRIO

A CAPOEIRA NA BAHIA: uma expressão cultural e social
Autora: Jéssica Brito Queiroz14
A CULTURA DA MINHA CIDADE
Autora: Marcia Marcatto Fernandes21
A PRESERVAÇÃO DA MEMÓRIA ATRAVÉS DO MACULELÊ EM
OSASCO
Autor: Alison Azevedo da Silva

28
ACOLHIDA PRETA: aquilombamento, afeto e resistência
Autora: Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira; Luiz Gustavo de Souza Araújo

& Juliano Henrique Xavier Cavalcanti33
AQUI SE VIVE VAQUEJADA: tradição, cultura e
desenvolvimento em Formosa da Serra Negra–MA
Autora: Luisa Pereira de Sousa Neta38
BARÁ, UM ORIXÁ NO MERCADO PÚBLICO DE PORTO
ALEGRE–RS
Autora: Tatiana Luísa de Moraes Pintado

42
BAUERNFEST: Festa dos colonos alemães em Petrópolis/RJ
Autora: Larissa Gomes Magrini48
BAUERNFEST: festa do Colono Alemão
Autora: Flavia Conceição Ramos da Silva55

APRESENTAÇÃO

BRINCAR ENQUANTO FERRAMENTA DE RESISTÊNCIA
Autora: Andreia dos Santos Barbosa59



SUMÁRIO

CENTRO DE ENSINO MÉDIO CEM JK: uma história com
Brasília e a Candangolândia
Autora: Rodrigo Cosme Dos Santos

65
CORPOS QUE DANÇAM, CORPOS QUE RESISTEM: a
ancestralidade afro-brasileira no Grupo Corpos Brincantes de
Itapetininga
Autora: Juliana Machado de Meira

69
CULTURA POPULAR DA MINHA REGIÃO: o Carimbó
Autora: Jacilene Aguiar Silva76
DO RECÔNCAVO ÉS JOIA PRECIOSA…
Autora: Rubens dos Santos Celestino81
EU VOU MOSTRAR PRA VOCÊS COMO SE DANÇA O
BAIÃO: a cultura do forró na terra do axé
Autora: Larissa Leslie Sena Fiuza Bispo

86
FESTIVAL DA DIVERSIDADE CULTURAL LGBTQIAPN+ DE
ITUIUTABA: expressões artísticas como resistência e
protagonismo social (Micareta da Diversidade)
Autora: Luiz Gustavo de Souza Araújo; Marcelo Vitor Rodrigues

Nogueira; Branca Maria Vieira Gomes e Paulo Henrique Cabral Arantes

90
MARACATU E A EXPRESSÃO POPULAR DA PRODUÇÃO
CULTURAL AFROBRASILEIRA
Autora: Raquel Célia Silva de Vasconcelos Santos

94
O JONGO EM PETRÓPOLIS
Autora: Arthur Vasconcelos100



SUMÁRIO

O TAMBOR DE CRIOULA: expressão cultural popular genuinamente
maranhense
Autora: Lucileide Martins Borges Ferreira

O REGGAE DE SÃO LUÍS: hibridização cultural e construção
de identidade
Autora: Sheila Cristina Costa Carreiro

106
O SAMBA DE RODA JACUIPENSE: memória e resistência
Autora: Ana Lise Costa de Oliveira112
O SÃO JOÃO DE JEQUIÉ-BA
Autora: Maria Virginia Oliveira Santos120

123
PRECISAMOS FORTALECER A IDENTIDADE CULTURAL DE JUAZEIRO
DO NORTE
Autor: José André de Andrade127
PROJETO CAPOEIRANDO PELA PAZ
Autora: Valdirene Aparecida Cordeiro132
SEU PRADO E A DANÇA DO MOÇAMBIQUE
Autora: Rubia Regina Souza Gonçalves136
VAMOS ENREDAR COM O AQUILOMBAMENTO DA REDE
DE MULHERES NEGRAS RJ NO COMPLEXO DO ALEMÃO:
Oficina de Construção de Identidade Pretas
Autora: Erida Aparecida José da Silva

139
VEREDAS NEGRAS DO TERRITÓRIO: a Congada como Saber,
Memória e Formação
Autora: Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira; Paulo Henrique Cabral;

Arantes; Anna Neves de Oliveira e Daiane Aparecida Cintra

143



          O Caderno de Resenhas – CENÁRIOS, SABERES E ESPAÇOS AFRO-CULTURAIS, integrante da
Coletânea Cadernos Pretos, é um território de palavra, memória e ancestralidade. Mais do que uma coletânea
de textos, esta obra representa um gesto político e estético de reconstrução das vozes negras e de afirmação
das múltiplas formas de existência que compõem o Brasil. Cada página constitui um quilombo literário, em
que educadores, estudantes e lideranças culturais narram suas experiências com a força da oralidade, da
resistência e da ancestralidade.
         As resenhas aqui reunidas configuram o resultado de um processo de criação coletiva, no qual o ato de
escrever se transforma em instrumento de emancipação. Inspiradas na noção de escrevivência, proposta por
Evaristo (2017), essas produções emergem do entrelaçamento entre o vivido e o político, o íntimo e o coletivo.
Cada texto se constitui como testemunho de existência e ato de insubordinação diante das estruturas coloniais
que insistem em silenciar as vozes negras.
              Esta obra manifesta o que Gonzalez (1988) define como amefricanidade, isto é, o reconhecimento das
experiências históricas e culturais compartilhadas pelos povos africanos e ameríndios nas Américas. Essa
categoria reposiciona a identidade negra e afirma a contribuição civilizatória da diáspora africana para o
mundo contemporâneo. Assim, as narrativas presentes neste livro reafirmam o valor político da cultura negra
e sua centralidade na produção de conhecimento, de arte e de vida.
              O caráter educativo dessas produções se aproxima do pensamento de Gomes (2003), para quem a
educação das relações étnico-raciais constitui um campo de militância e de reconstrução das identidades
negras. Nessa perspectiva, a escrita se torna prática formativa e instrumento de conscientização, atravessando
o território da escola e os espaços comunitários como ferramenta de resistência e transformação social.
             A dimensão afetiva, presente em muitos dos textos, dialoga com a concepção de ensino de bell hooks
(2019), que compreende a educação como prática de liberdade, fundada no amor e na ética do cuidado. 
Para hooks, o ato de ensinar deve mobilizar mente e coração, promovendo a libertação de quem ensina e de
quem aprende. Esse princípio se revela aqui na potência coletiva das narrativas, que acolhem, educam e
inspiram. A escrita também é compreendida, conforme aponta Kilomba (2019), como gesto de cura e
reapropriação da fala. Ao escrever, o sujeito negro reivindica sua humanidade. Assim, as autoras e autores
deste volume transformam o silêncio imposto em verbo insurgente, abrindo caminhos para novas
epistemologias negras e decoloniais.

APRESENTAÇÃO 
CADERNOS PRETOS : Cenários, saberes e espaços afroculturais

Luiz Gustavo de Souza Araújo
 Fabiano Nogueira do Nascimento

 Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira
 Maria Aparecida Augusto Satto Vilela

09



        O pensamento de Kabengele Munanga (2004) perpassa toda a coletânea, ao lembrar que a luta
antirracista não se limita ao campo político, mas se estende ao plano simbólico e epistêmico. Para Munanga
(2004), reconhecer o valor dos saberes africanos e afro-brasileiros é condição para uma educação
verdadeiramente plural e democrática. Este Caderno de Resenhas cumpre essa função ao reinscrever a cultura
negra como eixo formador da sensibilidade, do conhecimento e da pedagogia.
              As figuras evocadas ao longo da obra, como Benedita da Silva, Carolina Maria de Jesus, Dona Ivone
Lara e Marielle Franco, são referências de ancestralidade e resistência. Elas simbolizam o legado de mulheres
negras que, com coragem e sabedoria, transformaram dor em potência e ausência em presença. Suas trajetórias
ecoam neste livro como bússolas éticas e espirituais para as gerações que insistem em existir com dignidade.
            Perpassando vozes e lugares, este volume de Cadernos Pretos constrói um mapa de territorialidades
negras, memórias e pertenças. A abertura pelo culto a Bará no Mercado Público de Porto Alegre restitui a
centralidade do sagrado afro-brasileiro como política de espaço e de memória, do assentamento histórico ao
tombamento recente, afirmando presença, trabalho e dignidade no coração da cidade, com suas chaves abrindo
caminhos para o comum.
              Em seguida, as práticas corporais e musicais reencenam ancestralidades e resistências. A capoeira na
Bahia, aparece como símbolo de identidade, de corpo político e de educação comunitária, entre Angola e
Regional, Bimba e Pastinha, roda e patrimônio vivo. O maculelê em Osasco, expressa a pedagogia da
lembrança e da pertença, articulando saberes locais, redes e referências de matriz africana. O moçambique de
Seu Prado, reafirma a fé e o ritmo como fios que costuram a tradição e a continuidade cultural.
             No plano das festas e identidades, em Aqui se vive vaquejada: tradição, cultura e desenvolvimento em
Formosa da Serra Negra–MA, mostra a força do sertão como espaço de trabalho, solidariedade e transmissão
geracional de ofícios e valores, revelando os dilemas e as potências culturais da vida nordestina. A Bauernfest
de Petrópolis, exploram as camadas da memória migrante e a fabricação de “tradições” locais, evidenciando a
cidade como palimpsesto de presenças e disputas simbólicas.
           Nos autorretratos urbanos, como A cultura da minha cidade e Do Recôncavo és joia preciosa, emergem
cosmologias cotidianas, narrativas de pertencimento e pedagogias do território, fazendo da escrita um ato de
cartografia afetiva e da memória uma forma de resistência.
            Experiências de aquilombamento e acolhimento aparecem como síntese da coletividade. Em Acolhida
Preta, apresentam o afeto como prática política e pedagógica, transformando o espaço acadêmico em lugar de
reencontro com a ancestralidade. 

APRESENTAÇÃO 

10



           Em Vamos enredar com o aquilombamento da Rede de Mulheres Negras RJ no Complexo do Alemão,
faz da palavra uma rede de cura, celebrando o protagonismo feminino negro e as trajetórias de Benedita da
Silva, Carolina Maria de Jesus, Dona Ivone Lara, Conceição Evaristo e Marielle Franco.
             Sendo estas algumas das muitas histórias presentes na coletânea, que, reunidos, afirmam a diversidade
de vozes que formam o pensamento negro contemporâneo. Cada narrativa se inscreve como prática de
liberdade, memória e futuro compartilhado. Este livro é, assim, um quilombo editorial, um arquivo vivo de
saberes negros que educam, celebram e transformam.
         Portanto, este volume é mais do que um registro textual. É um manifesto literário, político e pedagógico.
Integrando a Coletânea Cadernos Pretos, esta obra reafirma o compromisso com a valorização das culturas
afro-brasileiras e com a construção de uma educação que liberta, repara e humaniza. Cada texto é uma
semente lançada ao solo fértil da ancestralidade, convocando-nos a pensar, sentir e agir na direção da equidade
e da justiça racial.
         Mais do que reunir vozes, esta coletânea propõe um movimento contínuo de escuta e diálogo entre
gerações, territórios e experiências. As palavras aqui registradas atravessam fronteiras, desestabilizam
silêncios e abrem caminhos para novas formas de existência. Ao acolher essas narrativas, somos chamados a
reconhecer que a literatura negra é também um ato de resistência e amor, capaz de reinventar o mundo a partir
da dignidade e da beleza de quem sempre soube transformar dor em potência.

REFERÊNCIAS

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. 2. ed. Rio de Janeiro: Malê, 2017.

GOMES, Nilma Lino. Educação e identidade negra: pesquisa qualitativa e militância política. Belo
Horizonte: Autêntica, 2003.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: RIBEIRO, Djamila (org.). Lugar de fala.
São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019 [texto original de 1988].

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: Elefante, 2019.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus identidade
negra. Petrópolis: Vozes, 2004.

APRESENTAÇÃO 

11



SILVA, Benedita da. A luta continua: a trajetória de uma mulher negra no Brasil. Rio de Janeiro: Vozes,
1997.

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. 10. ed. São Paulo: Ática, 2014.

LARA, Ivone. Nas voltas do mundo: memórias e canções. Rio de Janeiro: Record, 2002.

FRANCO, Marielle. Upp: a redução da favela a três letras. Rio de Janeiro: n-1 edições, 2018.

APRESENTAÇÃO 

12



A CAPOEIRA NA BAHIA

“A Capoeira é uma expressão que ultrapassa a prática
física, consolidando-se como um símbolo de resistência e

identidade afro-brasileira.”

JÉSSICA BRITO DE  QUEIROZ



CAPÍTULO I 
 

 
 

A CAPOEIRA NA BAHIA: uma expressão cultural e social 

 

 

 
Jéssica Brito Queiroz 

 
 

 

 

A Capoeira na Bahia é um tema central que destaca sua importância como uma 

expressão cultural e social. Considerada um símbolo da identidade afro-brasileira, a Capoeira 

transcende a prática física, envolvendo música, dança e uma rica história que reflete as lutas e a 

resistência da população negra. Na Bahia, especialmente, a Capoeira se desenvolveu como uma 

prática comunitária, reunindo pessoas em rodas que são verdadeiros encontros de cultura e 

convivência. 

A Capoeira chegou à Bahia no período colonial, trazida por escravizados africanos, 

principalmente das regiões da Angola e do Congo. Nos espaços urbanos de Salvador, os 

escravizados começaram a praticar a Capoeira como uma forma de resistência e treinamento, 

camuflando os movimentos sob a aparência de dança. O surgimento dos primeiros grupos, como 

a Capoeira Regional, nos anos 1930, e a Capoeira Angola, com suas raízes mais tradicionais, foi 

fundamental para a difusão da prática. Mestres renomados, como Mestre Bimba, que 

sistematizou a Capoeira Regional, e Mestre Pastinha, defensor da Capoeira Angola, 

 
14 



contribuíram significativamente para a legitimação e popularização da Capoeira, fundando 

academias que atraíam praticantes de diversas origens. 

Além disso, a Capoeira foi incorporada a festas populares e celebrações religiosas, como 

o Candomblé, reforçando sua conexão com a cultura afro-brasileira. O reconhecimento oficial da 

Capoeira como patrimônio cultural imaterial do Brasil, em 2008, também marcou um 

importante avanço na valorização dessa prática, conferindo-lhe maior visibilidade e proteção. 

A Capoeira na Bahia se distingue por suas características únicas. Os grupos de destaque 

incluem o Grupo de Capoeira Angola e o Grupo de Capoeira Regional, cada um com suas 

particularidades em estilo e abordagem. As rodas de Capoeira, que ocorrem em espaços abertos e 

festivais culturais, são momentos de grande celebração, onde a interação entre os capoeiristas e o 

público é intensa. As músicas e toques tradicionais, como o “Pandeiro”, o “Berimbau” e o 

“Atabaque”, são fundamentais para criar a atmosfera das rodas. As letras das músicas, que falam 

sobre a história e as tradições afro-brasileiras, acrescentam uma dimensão poética e educativa à 

prática. 

As diferenças entre os estilos de Capoeira também se manifestam nas movimentações e 

na cadência das músicas, com a Capoeira Angola apresentando um ritmo mais lento e 

contemplativo, enquanto a Capoeira Regional é mais dinâmica e acrobática. Essa diversidade de 

estilos enriquece a prática, tornando-a acessível e atraente para diferentes públicos. 

Na comunidade baiana, a Capoeira é vista como um importante elemento de 

identidade cultural. Tanto os capoeiristas quanto o público que assiste ou participa das rodas 

sentem um forte vínculo com essa prática. As rodas são ocasiões de sociabilidade, onde as pessoas 

se reúnem para celebrar e fortalecer laços comunitários. Além disso, a Capoeira é 

frequentemente ensinada em escolas, contribuindo para a formação de novas gerações que 

reconhecem e valorizam suas raízes culturais. 

As rodas de Capoeira não são apenas atividades recreativas, mas também momentos de 

aprendizado e de preservação da história e dos valores afro-brasileiros. Elas promovem o respeito, 

 
15 



a disciplina e a solidariedade, formando uma rede de apoio que se estende além do círculo da 

roda. Muitos grupos de Capoeira na Bahia têm se engajado em ações sociais, levando a prática 

para comunidades carentes e utilizando-a como ferramenta de inclusão e educação. 

A Capoeira na Bahia também sofreu influências externas, especialmente com a 

globalização e o intercâmbio cultural. Grupos de Capoeira começaram a se estabelecer em outros 

países, como nos Estados Unidos e na Europa, trazendo de volta novas técnicas e estilos, que 

foram incorporados às práticas locais. Essa troca não somente enriqueceu a Capoeira, mas 

também gerou uma rede internacional de capoeiristas que compartilham conhecimentos e 

experiências. 

Mestres de outros estados e até de outros países visitam frequentemente a Bahia para 

participar de eventos e intercâmbios, contribuindo para uma rica diversidade de influências e 

práticas dentro da Capoeira. Por outro lado, a interação com novas culturas também resulta em 

desafios, pois a essência da Capoeira pode ser reinterpretada de maneiras que nem sempre 

respeitam suas raízes. 

Apesar de sua rica história e relevância cultural, a Capoeira enfrenta desafios 

significativos na Bahia. A falta de apoio cultural, a comercialização excessiva e a ausência de 

políticas públicas voltadas para a preservação dessa prática ameaçam sua autenticidade. A 

dificuldade de manter a tradição viva frente às pressões do mercado e da modernidade é um 

desafio constante para os mestres e praticantes. 

Além disso, a competição com outras formas de entretenimento, como o acesso a 

tecnologias e redes sociais, pode desviar a atenção dos jovens, colocando em risco a continuidade 

dessa tradição. A necessidade de programas de incentivo, como oficinas e eventos comunitários, é 

urgente para garantir que a Capoeira mantenha sua relevância e atratividade nas novas gerações. 

A Capoeira desempenha um papel crucial na construção da identidade afrodescendente 

da Bahia. Ela conecta as pessoas com suas raízes culturais, promovendo um sentimento de 

 
16 



pertencimento e orgulho. As rodas não são somente um espaço de prática, mas também de 

afirmação cultural, onde a história dos ancestrais é recontada e valorizada. 

Além disso, a Capoeira serve como uma plataforma para a promoção da inclusão social 

e da diversidade, permitindo que pessoas de diferentes origens, idades e habilidades se unam em 

um espaço de respeito e camaradagem. Essa união reforça a ideia de que a Capoeira é mais do que 

uma luta; é um modo de vida que celebra a cultura e a história afro-brasileira. A prática também 

fortalece a autoestima da população afrodescendente, servindo como uma forma de resistência e 

afirmação diante das desigualdades sociais. 

Outro aspecto que merece destaque é o impacto positivo da Capoeira na saúde mental 

dos praticantes. As aulas e rodas proporcionam um espaço de descontração e expressão, ajudando 

a aliviar o estresse e promovendo bem-estar emocional. A prática regular estimula a liberação de 

endorfinas, contribuindo para a saúde física e mental. Em um contexto onde muitos enfrentam 

desafios sociais e econômicos, a Capoeira se torna um refúgio e uma forma de autocuidado. 

Além de sua relevância cultural, a Capoeira também desempenha um papel importante 

no sistema educacional. Várias escolas na Bahia têm incorporado a Capoeira em suas atividades 

curriculares, reconhecendo seus benefícios para o desenvolvimento integral dos alunos. A prática 

ensina valores como disciplina, respeito, trabalho em equipe e resiliência, preparando os jovens 

não somente para a vida acadêmica, mas também para desafios futuros. 

Além disso, a Capoeira promove habilidades sociais, como a empatia e a cooperação, 

essenciais para a convivência em sociedade. Os capoeiristas aprendem a valorizar a diversidade, 

respeitando as diferenças entre os praticantes, o que é fundamental em um país tão plural como 

o Brasil. 

Com o avanço da tecnologia, a Capoeira também tem encontrado novas formas de se 

adaptar. A utilização de plataformas digitais para aulas online e a criação de grupos em redes 

sociais permitem que a prática alcance um público mais amplo. Essa nova dinâmica também 

 
17 



possibilita o compartilhamento de técnicas, músicas e filosofias de vida relacionadas à Capoeira, 

auxiliando na formação de uma comunidade global de capoeiristas. 

Por outro lado, essa digitalização traz desafios, como a necessidade de manter a essência 

e os valores da Capoeira frente a uma experiência muitas vezes superficial. Portanto, é 

fundamental que os praticantes busquem um equilíbrio entre a inovação e a preservação das 

tradições. 

Preservar e valorizar a Capoeira na Bahia é fundamental para celebrar uma rica herança 

cultural que envolve história, arte e comunidade. A Capoeira é uma expressão que ultrapassa a 

prática física, consolidando-se como um símbolo de resistência e identidade afro-brasileira. 

Assim, é essencial que esforços sejam feitos para garantir sua continuidade e relevância nas 

gerações futuras, promovendo o reconhecimento de sua importância como patrimônio cultural e 

social. 

Com um olhar voltado para o futuro, a Capoeira deve ser fortalecida por meio de 

políticas públicas que incentivem sua prática nas escolas, o apoio a mestres e grupos 

comunitários e a valorização de sua história nas narrativas culturais da Bahia. Somente assim 

poderemos garantir que a Capoeira continue a ser uma expressão vibrante da cultura brasileira, 

enriquecendo nossas vidas e conectando-nos a nossas raízes. A Capoeira, portanto, não é 

somente uma luta; é uma celebração da vida, uma dança de resistência e um testemunho da força 

e da riqueza da cultura afro-brasileira. Além disso, é um chamado à ação para todos nós, para 

preservarmos e promovamos essa forma de arte única, garantindo que as futuras gerações 

experimentem a magia e a profundidade da Capoeira. 

Por fim, a Capoeira é uma arte que se transforma continuamente, adaptando-se às 

mudanças da sociedade, mas sempre mantendo suas raízes e tradições. Ela nos ensina sobre a 

importância da luta pela justiça social e a celebração da diversidade, sendo um patrimônio que 

deve ser apreciado e respeitado em toda a sua complexidade. A Capoeira é, acima de tudo, uma 

 
18 



experiência que une corpo e alma, passado e presente, formando uma ponte entre gerações e 

culturas. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ASSUNÇÃO, Matthias Röhrig. Capoeira: a history of an Afro-Brazilian martial art. London: 
Routledge, 2005. 
BRASIL. Ministério da Educação. Lei n.º 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei n.º 
9.394/96, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-Brasileira”. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 10 jan. 
2003. 
 
FREIRE, João Batista. Educação de corpo inteiro: teoria e prática da educação física. São Paulo: 
Scipione, 2000. 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação e identidade negra: pesquisa qualitativa e militância política. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2003. 
 
IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Dossiê de registro da Roda 
de Capoeira como Patrimônio Cultural do Brasil. Brasília: IPHAN, 2008. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br. Acesso em: 8 jun. 2024. 
 
MOURA, Roberto. Tia Ciata e a Pequena África no Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Funarte, 
1983. 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. Petrópolis: Vozes, 1999. 
 
NESTOR CAPOEIRA. Capoeira: os fundamentos da malícia. Rio de Janeiro: Record, 1992. 
 
SOARES, Carlos Eugênio Líbano. A negregada instituição: os capoeiras na corte imperial. 
Campinas: Unicamp, 1994. 
 
UNESCO. Capoeira – Patrimônio Cultural Imaterial da Humanidade. Paris: UNESCO, 2014. 
Disponível em: https://ich.unesco.org/en/RL/capoeira-01275. Acesso em: 8 jun. 2024. 
 
 
 

 
19 

http://portal.iphan.gov.br
http://portal.iphan.gov.br
https://ich.unesco.org/en/RL/capoeira-01275


A CULTURA DA MINHA
CIDADE

“A capoeira, enquanto expressão cultural, artística e de
resistência, representa uma ferramenta potente de

transformação social.”

MARCIA MARCATTO FERNANDES



CAPÍTULO II 
 

 
 

A CULTURA DA MINHA CIDADE 

 

 

Marcia Marcatto Fernandes 
 

 

 

 

Conhecida como Cidade Imperial, Petrópolis, no estado do Rio de Janeiro, tem sua 

história marcada por grandes acontecimentos. Antes da colonização, essas terras eram habitadas por 

valorosos povos nativos, os indígenas Puris e Coroados, que, diante do avanço dos bandeirantes, 

foram obrigados a fugir para outras regiões, vítimas da violência e das invasões. Há relatos de que 

alguns desses indígenas conseguiram sobreviver ao trocar seus nomes para não serem reconhecidos, 

embora não seja possível afirmar tal fato sem dados específicos que o comprovem. 

As terras que hoje compõem a região petropolitana foram, ao longo do tempo, sendo 

divididas e transformadas em grandes fazendas. Por volta de 1822, Dom Pedro I, encantado com o 

clima ameno da região, hospedou-se na Fazenda Padre Corrêa, durante uma de suas viagens pelo 

chamado Caminho do Ouro. Desejando adquirir aquela propriedade, não obteve êxito, pois ela não 

estava à venda. No entanto, tamanha foi sua admiração pela região que decidiu, então, comprar a 

Fazenda do Córrego Seco, onde atualmente se localiza a cidade de Petrópolis. 

O processo de desenvolvimento da cidade, no entanto, enfrentou muitos percalços, 

sobretudo após a partida de Dom Pedro I, que retornou a Portugal para assumir o trono, deixando 

 
21 



no Brasil seu filho, Dom Pedro II, então com apenas quatro anos de idade, recém-órfão de mãe. 

Com o falecimento de Dom Pedro I, a criação do jovem imperador ficou aos cuidados do mordomo 

Paulo Barbosa, cujo nome hoje batiza uma das ruas mais tradicionais da cidade. 

O projeto de construção do Palácio de Verão — hoje Museu Imperial — teve 

continuidade. Dom Pedro II casou-se com Teresa Cristina, com quem teve quatro filhos. 

Infelizmente, os dois meninos faleceram ainda na infância, sobrevivendo somente as filhas, as 

princesas Isabel e Leopoldina. Esta última faleceu jovem, vítima de febre tifóide, deixando 

descendentes. Já a princesa Isabel, na ausência do pai, assumiu responsabilidades políticas 

importantes, tendo sido ela quem, em 1888, assinou a Lei Áurea, que decretou a abolição da 

escravatura no Brasil. A assinatura da Lei Áurea gerou intensa insatisfação entre os fazendeiros, o 

que contribuiu diretamente para a queda da monarquia, levando a família imperial ao exílio e 

resultando na Proclamação da República, sob comando de Marechal Deodoro da Fonseca. 

Apesar de tantas transformações políticas e sociais, os avanços na educação pouco 

acompanharam esse processo. Durante muito tempo, os incentivos educacionais foram 

extremamente limitados. As elites enviavam seus filhos para estudar fora do país, especialmente na 

Universidade de Coimbra, em Portugal, enquanto o acesso à educação no Brasil era precário e 

excludente. 

Ao longo dos anos, Petrópolis viveu momentos de grande prestígio e centralidade. Por um 

período, chegou a ser a capital do país sendo sede do maior cassino da América do Sul, símbolo de 

luxo e suntuosidade. No entanto, também foi palco de episódios sombrios da história brasileira, 

como o período da ditadura militar, os atos de repressão e o funcionamento da tristemente 

conhecida “Casa da Morte”. 

Voltando ao período da Proclamação da República, em 1889, observa-se que práticas 

culturais afro-brasileiras, como a capoeira, passaram a ser vistas com extrema desconfiança tanto no 

final do período monárquico quanto no início da República. A criminalização da capoeira se 

concretizou com o Decreto n.º 847 do Código Penal de 1890, que a classificava como contravenção 

 
22 



associada à desordem pública. Esse processo de criminalização está, inclusive, retratado em uma das 

obras de Augustus Earle, intitulada Negros Lutando, datada de aproximadamente 1822. A aquarela, 

que integra a coleção da National Library of Australia (Rex Nan Kivell Collection NK12/103), 

mostra dois homens negros em luta, numa representação que, muito além da violência, traduz 

também resistência, identidade e expressão cultural de um povo que lutou e segue lutando pela 

preservação de seus saberes, suas práticas e sua história. 

Um dos fatos mais interessantes na trajetória da capoeira no Brasil ocorreu em 1937, 

quando o então presidente Getúlio Vargas, após assistir a uma apresentação que o impressionou 

profundamente, autorizou sua prática em condições regulamentadas. Esse foi um marco 

fundamental para a valorização da capoeira, que por muito tempo esteve marginalizada e associada à 

criminalidade. Anos mais tarde, em 1972, a capoeira foi oficialmente reconhecida como esporte, e, 

em 2008, foi declarada Patrimônio Cultural Imaterial do Brasil pelo Instituto do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional (IPHAN). Essa conquista foi, em parte, motivada pela ameaça de 

que estrangeiros se apropriassem culturalmente da capoeira, o que mobilizou lideranças e mestres 

na luta pelo reconhecimento formal desse saber afro-brasileiro como patrimônio legítimo do povo 

brasileiro. Esse reconhecimento não só garantiu proteção à prática, mas também fortaleceu seu 

papel como instrumento de resistência, identidade cultural e transformação social. 

Na cidade de Petrópolis, a capoeira começou a se desenvolver entre o final do século XIX e 

o início do século XX, fortemente influenciada pela tradição da capoeira praticada no Rio de 

Janeiro. Inicialmente, ela estava associada às práticas de resistência cultural de pessoas negras, 

sobretudo descendentes de escravizados, e era vista como uma manifestação popular, muitas vezes 

marginalizada pelas autoridades. Embora haja registros de práticas de capoeira em documentos e 

ocorrências policiais datados desde o século XVIII, sua consolidação em Petrópolis ocorreu mais 

tardiamente, com a formação dos primeiros grupos organizados e a atuação de mestres locais. 

O marco desse desenvolvimento foi a chegada do mestre baiano Arthur Emídio, que teve 

papel decisivo na popularização e na valorização da capoeira em Petrópolis e em todo o Brasil. A 

 
23 



partir da década de 1950, suas rodas começaram a ser realizadas, ainda informalmente, em praças e 

espaços comunitários. Mestre Arthur Emídio foi fundamental na construção de uma nova 

percepção da capoeira, defendendo-a não somente como um jogo ou uma dança, mas como uma 

verdadeira “luta nacional”, que carrega em si valores de resistência, cultura e pertencimento. 

Seu legado ultrapassou os limites da roda de capoeira. Arthur Emídio participou de lutas 

emblemáticas que deram grande visibilidade à capoeira, especialmente no confronto com grandes 

nomes do jiu-jitsu brasileiro. Em 1953, enfrentou Rudolf Hermany; em 1954, lutou com Hélio 

Gracie e, no mesmo ano, com Robson Gracie. Esses combates foram momentos decisivos para 

demonstrar a eficácia da capoeira como arte marcial, além de elevar seu prestígio e romper com 

estigmas que a associavam exclusivamente à marginalidade. A partir dessas experiências, ele passou a 

desenvolver uma capoeira que, embora enraizada na tradição da capoeira regional, dialogava com 

elementos da capoeira Angola, criando um estilo próprio e inovador. 

As contribuições de Arthur Emídio foram além da prática física. Ele atuou como um 

verdadeiro intelectual mediador, utilizando sua trajetória para defender a capoeira como patrimônio 

cultural e social. Suas lutas e desafios foram cruciais para a evolução, legitimação e aceitação da 

capoeira no imaginário social brasileiro, contribuindo para que ela deixasse de ser marginalizada e 

fosse reconhecida como símbolo de resistência e identidade da cultura afro-brasileira. 

Atualmente, a capoeira em Petrópolis desenvolve-se de maneira vigorosa, com a presença 

de diversas associações, projetos sociais e coletivos culturais que promovem sua prática, tanto como 

atividade esportiva quanto como instrumento de educação, inclusão e fortalecimento das 

identidades negras. O reconhecimento da capoeira como Patrimônio Cultural de Petrópolis, 

ocorrido em 2024, consolida sua importância para a formação da identidade sociocultural da 

cidade. Este título soma-se ao reconhecimento nacional conferido pelo IPHAN em 2008, 

reafirmando que a capoeira, além de ser uma expressão artística e corporal, carrega consigo uma 

história de resistência, de preservação dos saberes ancestrais e de luta contra as opressões que 

marcaram — e ainda marcam — a história do povo negro no Brasil. 

 
24 



Ainda enfrentamos muita resistência por parte do núcleo cultural que envolve a cidade de 

Petrópolis, especialmente no que se refere ao reconhecimento e à valorização da cultura 

afro-brasileira. Durante uma pesquisa realizada com os alunos, considerando minha atuação como 

professora, surgiram reflexões importantes sobre a representatividade negra no espaço escolar. Os 

estudantes, ao debaterem o tema, identificaram somente um professor de matemática e o diretor da 

escola como figuras negras presentes no ambiente educacional, o que gerou entre eles um 

sentimento de lamento diante da baixa representatividade no corpo docente. Essa discussão emergiu 

no contexto das aulas, enquanto construíamos saberes a partir do livro didático de arte, 

disponibilizado pela escola, que, em uma de suas unidades, aborda a capoeira como patrimônio 

cultural. 

Observamos que os livros didáticos de arte passaram por um importante processo de 

ressignificação, trazendo conteúdos de extrema relevância sobre a cultura afro-brasileira, com ênfase 

nos legados positivos que essa cultura oferece à formação da sociedade brasileira. Entre esses 

conteúdos, destaca-se o reconhecimento da capoeira como patrimônio cultural imaterial do Brasil, 

título conferido pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) em 2008, 

fato que fortalece sua importância histórica, cultural e social. 

Nossa trajetória de aprendizagem se ampliou com a participação do mestre de capoeira 

local, Mestre Evandro Fumacinha, responsável pelo projeto “Inclusão através da Capoeira”, que 

oferece aulas gratuitas de capoeira para estudantes com deficiência nas escolas de Petrópolis. Na 

escola em que atuo, ele desenvolve um trabalho significativo com as crianças do ensino fundamental 

– primeiro segmento –, promovendo não somente a prática da capoeira, mas também o 

fortalecimento da autoestima, da disciplina e do senso de coletividade. 

Apesar dos avanços, é evidente a necessidade de ampliar as ações inclusivas, especialmente 

voltadas ao público juvenil da cidade. Muitos jovens poderiam encontrar um caminho na capoeira 

para se afastar de contextos de vulnerabilidade social, evitando trajetórias marcadas pela 

marginalização e, consequentemente, fortalecendo seus vínculos com a educação e com a 

 
25 



construção de projetos de vida mais promissores. A capoeira, enquanto expressão cultural, artística e 

de resistência, representa uma ferramenta potente de transformação social, e seu fortalecimento nas 

escolas, assim como o aumento da representatividade negra no corpo docente, são passos 

fundamentais para a construção de uma educação verdadeiramente antirracista, inclusiva e plural. 

 

REFERÊNCIAS 
 
BRASIL. Ministério da Cultura. Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
(IPHAN). Livro de Registro das Formas de Expressão: Capoeira. Brasília, 2008. 
 
ESPÍRITO SANTO, Maria Inez do. História de Petrópolis. v. 1. Petrópolis: Editora Jornal da 
Cidade, 2004. 300 p. ISBN 9780000000002. 
 
SOARES, Carlos Eugênio Líbano. A capoeira escrava e outras tradições rebeldes no Rio 
de Janeiro (1808–1850). Campinas: Editora da Unicamp, 2001. 606 p. Disponível em: 
https://www.example.com/livro. Acesso em: 5 out. 2025. 
 
 

 
26 

https://www.example.com/livro
https://www.example.com/livro


A PRESERVAÇÃO DA
MEMÓRIA ATRAVÉS DO
MACULELÊ EM OSASCO

“O maculelê tornou-se uma ferramenta de educação
cultural, transmitindo valores e histórias que remetem às

lutas do movimento negro.”

ALISON AZEVEDO DA SILVA



CAPÍTULO III 
 

 
 

A PRESERVAÇÃO DA MEMÓRIA ATRAVÉS DO  
MACULELÊ EM OSASCO 

 
 

 
 
Alison Azevedo da Silva 
 
 
 
 
 
 

Traçar a origem de um movimento tão ancestral quanto o maculelê é uma tarefa 

complexa, pois envolve compreender suas raízes culturais e históricas, que remontam às tradições 

de povos africanos escravizados no Brasil. O maculelê é uma dança de luta, realizada com bastões 

ou facões, acompanhada de músicas e ritmos que evocam um contexto de resistência e 

sobrevivência cultural afro-indígena-brasileira. 

Embora seja difícil definir exatamente quando e onde o maculelê surgiu, acredita-se que 

tenha se desenvolvido no período colonial como uma forma de luta simbólica contra a opressão. 

Assim como a capoeira, o maculelê refletia a necessidade de autodefesa dos escravizados. Nomes 

como o de Mestre Popó do Maculelê foram essenciais para o resgate dessa arte, especialmente a 

partir da década de 1940, garantindo sua transmissão ao longo das gerações. Com o tempo, o 

maculelê foi incorporado às rodas de capoeira e se difundiu pelo território brasileiro, 

adaptando-se a diferentes contextos regionais. 

28 



A partir da década de 1960, em Osasco, nomes como Mestre Tiê começaram a 

contribuir para a preservação e disseminação tanto do maculelê quanto da capoeira. A cidade, 

que possui uma forte presença de grupos culturais afro-brasileiros, tornou-se um ponto 

importante para o desenvolvimento dessas práticas. Por meio de rodas de capoeira e 

apresentações culturais, o maculelê passou a ganhar espaço, fortalecendo a identidade local e a 

conexão com as tradições herdadas dos ancestrais. 

Além de manter vivas as tradições de luta e dança, o maculelê tornou-se uma ferramenta 

de educação cultural, transmitindo valores e histórias que remetem às lutas do movimento negro. 

Hoje, a prática em Osasco é vista como uma ponte entre gerações. Grupos locais continuam a 

realizar rodas e oficinas, e figuras como o Mestre Guina, em parceria com professores da rede 

pública, oferecem oficinas de percussão e produção cultural em escolas. Nesses projetos, há o 

aprendizado desde a confecção dos bastões (ou esgrimas) até o toque dos atabaques e a dança, 

envolvendo crianças, jovens e adultos. 

Porém, o nosso grande desafio nesse processo ainda esbarra na falta de valorização da 

cultura afro-brasileira nos espaços educacionais e na sociedade em geral. Embora projetos como 

os realizados pelo Mestre Guina sejam exemplos de sucesso, a inclusão do maculelê no currículo 

escolar ainda é rara, impedindo uma maior disseminação e reconhecimento de sua relevância. O 

ensino dessa arte também depende da transmissão oral e prática, exigindo a presença de mestres 

qualificados, que muitas vezes não recebem o reconhecimento ou o apoio necessário. Em Osasco, 

embora o maculelê venha se solidificando como um símbolo de cultura, resistência e memória, 

ainda há um longo caminho a ser trilhado para que essa arte receba o reconhecimento e o apoio 

necessários para sua preservação e continuidade. A falta de políticas públicas robustas voltadas à 

cultura afro-brasileira, bem como a escassez de recursos destinados a projetos que promovam 

nossa memória, continuam a ser grandes obstáculos. 

Manter o equilíbrio entre preservar a autenticidade do maculelê e adaptá-lo às 

realidades locais e materiais, sem perder sua essência de resistência e conexão com as raízes 

 
29 



afro-brasileiras, é um desafio constante, além do esforço contínuo em criar estratégias que 

despertem o interesse da nossa juventude por essa tradição. Portanto, há necessidade de maior 

engajamento comunitário e de ações que assegurem a sustentabilidade dessa prática em Osasco e 

no Brasil, para que o maculelê continue a prosperar como uma forma viva de herança cultural. 

Segundo o escritor contemporâneo Sergio Flores Pedroso, “um povo que não tem raízes 

acaba se perdendo no meio da multidão. São exatamente nossas raízes culturais, familiares e 

sociais que nos distinguem dos demais e nos dão uma identidade de povo, de nação.” Com esse 

espírito de valorização das origens, participei com orgulho de iniciativas como o projeto 

“Batuque na Merenda”, que leva o maculelê para os intervalos escolares. Essas ações auxiliam a 

comunidade a se reconectar com suas raízes, perpetuando o legado de resistência e de expressão 

da cultura afro-brasileira. Em resumo, o maculelê resiste às pressões constantes de apagamento de 

nossas histórias e identidades, preservando a memória da luta pela liberdade e mantendo viva 

uma herança cultural rica e valiosa. 

 

REFERÊNCIAS  
 
CAPOEIRA DE OZ. Capoeira de Oz [blog]. Osasco, s.d. Disponível em: 
https://capoeiradeoz.wordpress.com/. Acesso em: 17 jun. 2025. 
 
JULIO MENDES. Entrevista com o Grão Mestre Tiê - Capoeira de OZ [vídeo]. YouTube, 17 
dez. 2017. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=-O15SPOk9G0. Acesso em: 17 
jun. 2025. 
 
SILVA, Susie Barreto da. A importância das raízes culturais para identidade. Meu Artigo 
(colaborativo no portal Brasil Escola), s.d. Disponível em: 
https://meuartigo.brasilescola.uol.com.br/artes/a-importancia-das-raizes-culturais-para-identida
de-.htm. Acesso em: 17 jun. 2025. 
 
MELO, Bruna Mascaro Seabra de. Saberes e fazeres em cruzeta: olhares multifacetados sobre o 
maculelê. 2023. Dissertação (Mestrado em Dança) – Escola de Dança, Programa de 
Pós-Graduação em Dança, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 17 mai. 2023. Disponível 

30 

https://capoeiradeoz.wordpress.com/
https://capoeiradeoz.wordpress.com/
https://www.youtube.com/watch?v=-O15SPOk9G0
https://meuartigo.brasilescola.uol.com.br/artes/a-importancia-das-raizes-culturais-para-identidade-.htm
https://meuartigo.brasilescola.uol.com.br/artes/a-importancia-das-raizes-culturais-para-identidade-.htm
https://meuartigo.brasilescola.uol.com.br/artes/a-importancia-das-raizes-culturais-para-identidade-.htm


em: 
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/37682/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Bruna%20M
ascaro.pdf. Acesso em: 17 jun. 2025. 
 

 

 

 

 
31 

https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/37682/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Bruna%20Mascaro.pdf
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/37682/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Bruna%20Mascaro.pdf
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/37682/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20Bruna%20Mascaro.pdf


ACOLHIDA PRETA
“A experiência reafirmou que acolher é também educar, e
que o ato de se aquilombar é essencial à permanência e ao

sucesso estudantil negro.”

MARCELO NOGUEIRA
LUIZA ARAÚJO 

JULIANO CAVALCANTI
PAULO ARANTES



CAPÍTULO IV 
 

 
 

ACOLHIDA PRETA: aquilombamento, afeto e resistência 

 

 

Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira  
Luiz Gustavo de Souza Araújo  
Juliano Henrique Xavier Cavalcanti  
Paulo Henrique Cabral Arantes 
 

 

 

O Projeto Acolhida Preta, criado em 2016 na Universidade Federal de Uberlândia 

(UFU), constitui-se como uma potente experiência de aquilombamento universitário e 

enfrentamento ao racismo estrutural que permeia os espaços acadêmicos. Idealizada e 

conduzida por estudantes, docentes e militantes do movimento negro, a ação nasceu da 

urgência de criar um espaço de acolhimento, afeto e reconhecimento identitário para discentes 

negros(as) ingressantes em um ambiente que, muitas vezes, reproduz a hostilidade e o 

silenciamento herdados da estrutura colonial. 

Historicamente, o povo negro foi privado do acesso à educação formal, e essa 

exclusão prolongada repercute ainda hoje na sub-representação e nas dificuldades de 

permanência no ensino superior (Munanga, 2004). Nesse contexto, a Acolhida Preta emerge 

como um gesto político e pedagógico de reexistência, no sentido empregado por Lélia 

Gonzalez (1988): uma forma de viver e resistir, afirmando a ancestralidade, o corpo e a 

cultura negra como fundamentos do saber e da vida acadêmica. 

Ao longo de sua trajetória, a Acolhida Preta consolidou-se como um território 

simbólico de pertencimento. Cada edição reafirmou a centralidade do acolhimento como 

 
33 



prática comunitária e pedagógica. Entre 2016 e 2024, foram realizadas dez edições, em 

formatos presenciais e remotos, com destaque para as experiências de 2020 a 2022. 

As quatro primeiras edições da Acolhida Preta (2016 a 2019) foram realizadas no 

Campus Pontal da Universidade Federal de Uberlândia (UFU), em Ituiutaba–MG, e 

caracterizaram-se pela promoção de encontros, rodas de conversa e programações culturais 

voltadas à valorização da identidade negra e ao fortalecimento da permanência estudantil. 

Essas edições iniciais constituíram espaços de escuta, partilha e construção coletiva de 

saberes, abordando temáticas como pertencimento, ancestralidade, religiosidades 

afro-brasileiras e epistemologias africanas. A partir dessas experiências inaugurais, a 

Acolhida Preta consolidou-se como um espaço de aquilombamento, resistência e formação 

crítica no ambiente universitário. 

A V edição (2020), aprovada pelo Edital PROEXC n.º 27/2020, deu origem à 

publicação do livro e do e-book Acolhida Preta1, reunindo artigos e relatos de experiências de 

autores comprometidos com a promoção da cultura afro-brasileira. Já a VI Acolhida (2020), 

contemplada pelo Concurso-Prêmio Ituiutaba de Conexões Culturais – nos termos da Lei 

Aldir Blanc (n.º 14.017/2020) –, resultou na websérie Voz Preta2, originando os capítulos de 

01 a 05, apresentando as trajetórias de cinco artistas negros de Ituiutaba–MG, dialogando com 

temas como arte, cultura, gênero e relações étnico-raciais. 

As edições seguintes ampliaram o alcance e o significado do evento. A VII Acolhida 

promoveu o debate sobre a representação negra no campo cultural; a VIII e IX edições 

contaram com apoio dos editais PROEXC n.º 37/2020 e n.º 40/2022, consolidando a 

articulação entre universidade e comunidade, resultado na continuidade da Websérie Voz 

Preta, originando os episódios de 06 a 113. A X Acolhida Preta, realizada no Centro de 

3 Link do Episódio 06: https://youtu.be/ulNVydoAro8 
Link do Episódio 07: https://youtu.be/01ojwk-AKkg 
Link do Episódio 08: https://youtu.be/MJcfDfe9l70 
Link do Episódio 09: https://youtu.be/mLup4KFAkZ4 

2 Link do Episódio 01: https://youtu.be/Alhm3ABRbqg  
Link do Episódio 02: https://youtu.be/SCXm7RjuYQU  
Link do Episódio 03: https://youtu.be/fZuZ3GT3vSc  
Link do Episódio 04: https://youtu.be/9XAsmzirmlY  
Link do Episódio 05: https://youtu.be/LghjEyPCz1Y  

1 Link de acesso: https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-vozpreta.  

 
34 

https://youtu.be/ulNVydoAro8
https://youtu.be/01ojwk-AKkg
https://youtu.be/MJcfDfe9l70
https://youtu.be/mLup4KFAkZ4
https://youtu.be/Alhm3ABRbqg
https://youtu.be/SCXm7RjuYQU
https://youtu.be/fZuZ3GT3vSc
https://youtu.be/9XAsmzirmlY
https://youtu.be/LghjEyPCz1Y
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-vozpreta


Memória da Cultura Negra Graça do Achê, marcou um ponto alto da experiência, ao reunir 

estudantes, docentes e artistas em uma grande celebração da cultura negra, com apresentações 

de samba, pagode, funk, congada, capoeira e outras expressões populares. 

A presença de Luiza Araújo, mulher travesti negra e proprietária do bar Las Tickas, 

onde ocorreu o Baile Black, reafirmou o caráter interseccional do evento, ao integrar gênero, 

raça e território em uma mesma experiência de resistência. A Acolhida, mais que um evento, 

reafirmou-se como um ato político de aquilombamento, um gesto de cura coletiva e de 

reterritorialização dos corpos negros na universidade. 

A dimensão formativa da Acolhida Preta foi ampliada com a criação de oficinas de 

escrita afrocentrada e a publicação da Coletânea Escrevivências4, elaborada como devolutivas 

à comunidade negra. Tais produções, inspiradas em Kilomba (2019) e hooks (2019), 

valorizam a escrita como prática de libertação e instrumento de afirmação identitária, em 

diálogo com a pedagogia da ancestralidade. 

No ano de 2023, o projeto foi aprovado com apoio do Edital Paulo Gustavo (Edital 

de Chamada Pública n.º 001/2023), recebendo financiamento que possibilitou a produção dos 

episódios 12 a 155, além de um capítulo extra6 dedicado ao próprio projeto. 

A experiência reafirmou que acolher é também educar, e que o ato de se aquilombar 

é essencial à permanência e ao sucesso estudantil negro. Ao romper com a rigidez das 

estruturas acadêmicas, a Acolhida Preta materializou uma pedagogia do afeto, do encontro e 

da escuta, tornando-se um espaço de construção de saberes plurais, onde o conhecimento se 

6 Capítulo Extra: https://youtu.be/lWE63jyWg-M 
 

5 Link do Episódio 12: https://youtu.be/KlNbMdniT3E 
Link do Episódio 13: https://youtu.be/GPU6-49AxHM  
Link do Episódio 14: https://youtu.be/dsNizbtp5Q4 
Link do Episódio 15: https://youtu.be/cV6a0fstkpE 

4 Coletânea Vol. 01 - 
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-docentes-pretos-pretas-e-antirracistas  
Coletânea Vol. 02 - https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-pesquisas-antirracistas-no-projeto-afrocientista  
Coletânea Vol. 03 - https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-nossas-trajetorias-pretas-sendo-afrocientistas 
Coletânea Vol. 04 - https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-escritas-de-nos-pretos 
Coletânea Vol. 05 - https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-a-cientificidade-preta-rompendo-silencios 
Coletânea Vol. 06 -  https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-negros-as-e-pessoas-antirracistas 

Link do Episódio 10: https://youtu.be/j4bdwvsVP2Q 
Link do Episódio 11: https://youtu.be/sT8CBzCWosU 

 
35 

https://youtu.be/lWE63jyWg-M
https://youtu.be/KlNbMdniT3E
https://youtu.be/GPU6-49AxHM
https://youtu.be/dsNizbtp5Q4
https://youtu.be/cV6a0fstkpE
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-docentes-pretos-pretas-e-antirracistas
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-pesquisas-antirracistas-no-projeto-afrocientista
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-nossas-trajetorias-pretas-sendo-afrocientistas
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-escritas-de-nos-pretos
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-a-cientificidade-preta-rompendo-silencios
https://www.associacaobaoba.com.br/ebook-negros-as-e-pessoas-antirracistas
https://youtu.be/j4bdwvsVP2Q
https://youtu.be/sT8CBzCWosU


reconecta às raízes e à oralidade da tradição africana. 

Em termos epistemológicos, a Acolhida Preta representa a descolonização do espaço 

universitário, enquanto reinsere a cultura negra como eixo formador e propulsor da educação 

superior. Assim como defende D’Ambrosio (2001), reconhecer as múltiplas formas de saber é 

condição para uma educação libertadora e efetivamente inclusiva. 

A trajetória da Acolhida Preta demonstra que o enfrentamento ao racismo 

institucional não se dá somente por políticas formais, mas por meio de práticas concretas que 

unem cultura, memória e educação. Ao ecoar as vozes negras dentro da universidade, o 

evento reafirma que aquilombar-se é existir coletivamente, e que a permanência negra é, 

sobretudo, um ato de amor, resistência e continuidade. 

 
REFERÊNCIAS  
 
D’AMBROSIO, Ubiratan. Etnomatemática: o elo entre as tradições e a modernidade. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2001. 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 1988. 
 
HARVEY, David. Cidades rebeldes: do direito à cidade à revolução urbana. São Paulo: 
Martins Fontes, 2014. 
 
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2019. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019. 
 
LEFEBVRE, Henri. O direito à cidade. São Paulo: Centauro, 2001. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. Petrópolis: Vozes, 2004. 
 
NOGUEIRA, Marcelo Vitor Rodrigues. Educação para as Relações Étnico-Raciais e 
Etnomatemática na formação docente. Uberlândia: UFU, 2025. 
 

 
36 



AQUI SE VIVE VAQUEJADA
“A experiência reafirmou que acolher é também educar, e
que o ato de se aquilombar é essencial à permanência e ao

sucesso estudantil negro.”

LUISA PEREIRA DE  SOUZA NETA



CAPÍTULO V 
 

 
 

AQUI SE VIVE VAQUEJADA: Tradição, Cultura e 

Desenvolvimento em Formosa da Serra Negra–MA​

 

 

 

Luisa Pereira de Sousa Neta 
 

 

 

 

A vaquejada é uma prática tradicional do Nordeste brasileiro que envolve uma disputa 

entre vaqueiros montados a cavalo, cujo objetivo é derrubar um boi em uma área delimitada. A 

origem da vaquejada remonta ao período colonial, quando os vaqueiros primeiro capturavam o 

gado nas vastas fazendas nordestinas. Com o tempo, essa atividade se tornou uma competição 

esportiva e cultural. Durante a prova, dois vaqueiros montados perseguem o boi em alta velocidade, 

tentando levá-lo até uma área específica, chamada faixa de derrubada, onde um dos vaqueiros deve 

derrubar o animal pela cauda. Para a pontuação ser válida, o boi deve cair com as quatro patas 

voltadas para cima. A vaquejada envolve habilidade, força e sincronização entre os vaqueiros e seus 

cavalos. 

Em Formosa da Serra Negra acontece uma das maiores vaquejadas do sul do Maranhão. 

Temos uma vaquejada com 35 anos de existência. São várias famílias envolvidas no evento, 

 
38 



especialmente as mais antigas da região. A cidade tem 28 anos de emancipada, mas a vaquejada já 

existia bem antes. A vaquejada em Formosa envolve todo o sul do Maranhão. 

A vaquejada acontece no primeiro final de semana de julho, mas sua preparação começa 

um mês antes. O local é limpo sendo tirados vários lotes. Antigamente, esses lotes eram dados para 

as famílias colocarem barracas e, assim, ganharem seu dinheiro. Hoje, com o crescimento da 

vaquejada, os lotes são vendidos por valores variados, dependendo do local. 

A preparação da vaquejada até o final envolve muitas pessoas e gera muita renda. Há 

muitas pessoas da cidade e também de outras cidades que vêm para ganhar dinheiro. Os jovens 

também conseguem empregos e rendas extras. Muitos vaqueiros que chegam contratam muitos 

jovens para trabalharem durante 15 dias. E como a vaquejada do sul do Maranhão é um circuito, 

muitos viajam para trabalhar com os vaqueiros em outras cidades. 

Os vaqueiros que chegam à nossa cidade vêm de muitos lugares do Maranhão e do Brasil. 

Nossa cidade também tem muitos vaqueiros, inclusive alguns dos mais antigos do sul do Maranhão. 

Esses vaqueiros trazem as famílias, vêm em grupos, com carros grandes, e também há vaqueiros mais 

simples. Eles passam uma semana antes e uma semana depois, ficando assim 15 dias na cidade. Os 

vaqueiros também trazem sua cultura e suas alegrias. Eles acrescentam muito à nossa cultura. 

As lojas e comércios ficam muito movimentados. Como a festa envolve uma semana, as 

roupas são vendidas para oito dias, e o comércio vende muito porque a cidade enche de turistas. 

A cidade recebe muitos turistas e familiares. Durante 15 dias, a cidade fica muito 

movimentada. Esses turistas trazem muita cultura e animam a cidade. 

As festas e shows acontecem durante três dias, sem parar. Mas as barracas ficam abertas 

durante 15 dias. É um megaevento. As bandas, dependendo de quais são, trazem muitos turistas. As 

festas geram muita renda e lucro para quem se envolve nos eventos. 

Aqui se vive vaquejada. Durante o ano todo, há vaquejadas com premiações pequenas em 

vários parques de fazendeiros da região. Mas a maior acontece em julho. Quem nasce aqui vai 

adquirindo o hábito e passando de geração para geração. 

 
39 



Os maiores desafios são os gastos e como limpar e manter o local. Devido a isso, a 

prefeitura é a maior patrocinadora do evento e, em muitas situações, acaba assumindo parte das 

obrigações, pois os custos são muito altos. Outro desafio é o gado para correr. Muitas vezes, o gado 

precisa ser trocado porque cansa ou morre. O gasto para manter esses animais correndo durante 

quatro dias é muito grande. A bebedeira generalizada acaba provocando óbitos de jovens e 

constantes acidentes. 

A vaquejada é a atividade mais importante da cidade. Temos uma das maiores criações de 

gado do Maranhão. Vendemos bezerros para vários estados do Brasil. As famílias têm tradição na 

vaquejada. Muitos vaqueiros passam os costumes de geração para geração. Nossa cidade é muito 

feliz e orgulhosa desse evento. 

A preservação e valorização da vaquejada como uma expressão cultural são fundamentais 

para entender a riqueza que ela representa, além de sua prática física. A vaquejada carrega séculos de 

história e tradições, simbolizando o modo de vida do vaqueiro nordestino, suas lutas e sua 

resiliência. Além disso, envolve manifestações artísticas e culturais que se expressam na música, na 

literatura de cordel, no artesanato e na culinária, conectando gerações. Refletir sobre a vaquejada é 

considerar que ela não é somente uma competição, mas um símbolo de identidade regional e um 

motor de integração social. Valorizar essa prática é manter viva uma parte significativa da cultura 

brasileira, que promove o orgulho e o pertencimento local, ao mesmo tempo que se adapta às novas 

demandas éticas e ambientais. Preservar a vaquejada é garantir que essas histórias, saberes e 

expressões artísticas continuem a inspirar e enriquecer. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ALENCAR, José de. O Sertão e a Vaquejada. Recife: Editora Nordeste, 2020. 
 
SILVA, Maria Iris Barros e. Formosa da Serra Negra: trabalho, perseverança e 
desenvolvimento. Formosa da Serra Negra: Lithograf, 2009. 

 
40 



BARÁ, UM ORIXÁ NO
MERCADO PÚBLICO DE

PORTO ALEGRE – RS
“O assentamento de Bará no Mercado Público e seu
posterior tombamento como patrimônio cultural são

expressões da resistência, fé e contribuição dos
afrodescendentes para a formação de Porto Alegre e do

Brasil.”

TATIANA LUÍSA DE  MORAES P INTADO



CAPÍTULO VI 
 

 
 

BARÁ, UM ORIXÁ NO MERCADO PÚBLICO DE PORTO 
ALEGRE – RS 

 

 

 
Tatiana Luísa de Moraes Pintado 
 
 

 

 

Bará é uma entidade espiritual central nas religiões de matriz africana, como o 

Candomblé e a Umbanda, onde é reverenciado como o guardião dos caminhos, do comércio, do 

trabalho e da fartura. Ele é um dos orixás mais cultuados no Rio Grande do Sul, sendo 

particularmente associado ao Mercado Público de Porto Alegre, onde seu culto está 

profundamente ligado à história e à cultura afro-brasileira na cidade. Também conhecido em 

outras regiões do Brasil como Exu, desempenha um papel crucial como mensageiro entre os 

deuses (orixás) e os humanos, facilitando a comunicação entre o mundo espiritual e o terreno. É 

também a entidade que abre os caminhos, oferecendo soluções e facilitando o progresso, tanto 

espiritual quanto material. Bará é, por isso, amplamente associado às oportunidades, ao 

movimento, ao comércio e às trocas. É comum que comerciantes e trabalhadores o reverenciem 

em busca de sucesso nos negócios, proteção no trabalho e fartura em seus empreendimentos. 

Seus símbolos mais comuns incluem chaves, que representam a abertura de portas e caminhos, 

moedas, que simbolizam a prosperidade, e objetos que remetem à comunicação e ao movimento. 

42 



O culto a Bará no Mercado Público de Porto Alegre remonta ao século XIX, quando o 

mercado se consolidou como o principal ponto de comércio na cidade. Inicialmente inaugurado 

em 1869, o Mercado Público foi um local de encontros de pessoas de várias origens, incluindo os 

descendentes de africanos escravizados, que trouxeram consigo suas práticas religiosas. O 

assentamento de Bará no mercado é um dos aspectos mais antigos e significativos da religiosidade 

afro-brasileira na cidade. Segundo a tradição oral, os primeiros registros de culto ao orixá no 

local datam do período da construção do mercado. Existem ainda duas versões sobre como o 

culto a Bará foi fixado ali. 

A primeira versão diz que Bará foi assentado no mercado pelos próprios escravos e 

comerciantes africanos e afrodescendentes que participaram da construção do prédio e da 

formação das primeiras atividades comerciais no local. Para os povos africanos, era comum 

consagrar espaços de comércio ao orixá, já que ele é o protetor das trocas e do comércio. 

A segunda versão, mais estudada e aceita, conta que o Príncipe Custódio, conhecido 

como Custódio Oliveira, foi uma figura histórica importante na promoção das matrizes africanas 

no Brasil. Negro descendente da República do Benin, foi responsável por trazer os cultos a Bará 

para Porto Alegre no início do século XX. Custódio era uma figura de grande importância para 

as religiões de matriz africana, sendo um líder espiritual que ajudou a consolidar o Candomblé e 

o Batuque no Rio Grande do Sul. Ao chegar em Porto Alegre, ele teria realizado o assentamento 

de Bará no centro do Mercado Público, fixando-o como uma entidade protetora do local. Como 

líder religioso, desempenhou um papel fundamental na preservação e na divulgação das tradições 

afro-brasileiras em um período em que essas práticas enfrentavam o preconceito e a 

discriminação racial. Organizou rituais e eventos que ajudaram a solidificar a presença e a 

aceitação dessas religiões na sociedade. Também foi um defensor da educação sobre as culturas 

africanas e suas tradições. Procurou sensibilizar a população sobre a importância das religiões de 

matriz africana, promovendo uma maior aceitação e respeito por essas práticas na sociedade 

brasileira. Custódio não só atuou no campo religioso, mas também se envolveu em atividades 

43 



sociais e comunitárias, buscando melhorar as condições de vida da população afrodescendente 

em Porto Alegre e seus arredores. 

O ponto central do culto a Bará no Mercado Público está localizado no cruzamento das 

duas principais vias internas do edifício. Em 2013, foi instalado um mosaico de pedras e bronze 

no chão do mercado, marcando simbolicamente o local onde o orixá foi assentado. Esse mosaico 

é composto por sete chaves, um símbolo tradicional de Bará, que representam sua capacidade de 

abrir caminhos e trazer prosperidade. No local do assentamento, é comum ver oferendas como 

moedas, balas e outros pequenos presentes, deixados por devotos e até por turistas, que 

acreditam que esses gestos atraem trabalho, sorte e fartura. O mosaico não é somente um marco 

visual, ele também é considerado um espaço sagrado, onde são realizados rituais e saudações ao 

orixá, especialmente por comerciantes e religiosos de matriz africana. 

Em dezembro de 2020, a Câmara de Vereadores de Porto Alegre reconheceu 

oficialmente o Bará do Mercado como Patrimônio Histórico-Cultural da cidade. Essa decisão foi 

um marco importante para o reconhecimento da importância das religiões de matriz africana no 

contexto urbano da cidade. A iniciativa foi motivada por anos de luta de movimentos religiosos e 

sociais, que buscavam garantir que essa manifestação espiritual fosse preservada como parte 

fundamental da história e da identidade cultural dos gaúchos. 

O seu tombamento não é somente um reconhecimento religioso, mas também uma 

afirmação da territorialidade negra em Porto Alegre. O mercado, que historicamente sempre foi 

um espaço de resistência e de construção de identidades culturais afro-brasileiras, tornou-se 

também um símbolo de luta pela preservação e valorização das tradições africanas no Sul do 

Brasil. 

A entidade, assentada no centro do Mercado Público de Porto Alegre, representa muito 

mais do que uma divindade religiosa. Ela é um símbolo da presença e da contribuição africana 

para a formação da cidade e de sua cultura. A história de Bará é também a história de Porto 

44 



Alegre, uma cidade marcada pela diversidade cultural e pelas trocas entre diferentes povos e 

tradições. 

Ao longo dos anos, o culto a Bará no Mercado Público tornou-se uma prática viva, 

perpetuada por gerações de devotos, comerciantes e frequentadores do local. A presença do orixá 

continua a inspirar respeito e reverência, não somente pela importância religiosa, mas também 

por sua representatividade na cultura afro-brasileira, reafirmando o papel central das religiões de 

matriz africana na vida social e cultural de Porto Alegre. 

Bará é uma figura espiritual de grande importância, simbolizando a conexão entre os 

aspectos materiais e espirituais da vida. Sua presença no centro do mercado reflete a influência 

africana na história da cidade e destaca a importância de reconhecer e preservar essas tradições. O 

assentamento de Bará no Mercado Público e seu posterior tombamento como patrimônio 

cultural são expressões da resistência, fé e contribuição dos afrodescendentes para a formação de 

Porto Alegre e do Brasil. 

Infelizmente, não existem registros fotográficos ou imagens antigas documentadas de 

Bará no Mercado Público de Porto Alegre no início do século XX, especificamente em relação ao 

assentamento ou às práticas religiosas associadas a ele. O culto ao orixá e outras manifestações 

religiosas no Brasil, durante aquele período, ocorriam frequentemente de maneira discreta, 

devido à repressão social e ao preconceito contra essas práticas religiosas. 

 

REFERÊNCIAS  
 
AGUIAR, Patrícia Adorno. Um passeio por caminhos invisíveis: fontes de informação sobre 
o Bará do Mercado. Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul – UFRGS, 2015. 
Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/122430. Acesso em: 29 set. 2024. 
 
ASSOCIAÇÃO CULTURAL NONADA JORNALISMO. Pesquisador faz etnografia do Bará 
do Mercado, Exu do Batuque Gaúcho. Nonada – Jornalismo Cultural, 20 abr. 2022. 
Disponível em: 

45 

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/122430
https://www.nonada.com.br/2022/04/pesquisador-faz-etnografia-do-bara-do-mercado-exu-do-batuque-gaucho/


https://www.nonada.com.br/2022/04/pesquisador-faz-etnografia-do-bara-do-mercado-exu-do-
batuque-gaucho/. Acesso em: 3 out. 2024. 
 
CÂMARA MUNICIPAL DE PORTO ALEGRE. Aprovado projeto que torna patrimônio 
histórico-cultural o Bará do Mercado. Câmara Municipal de Porto Alegre, 17 dez. 2020. 
Disponível em: 
https://www.camarapoa.rs.gov.br/noticias/aprovado-projeto-que-torna-patrimonio-historico-cu
ltural-o-bara-do-mercado. Acesso em: 3 out. 2024. 
 
 
 

 

46 

https://www.nonada.com.br/2022/04/pesquisador-faz-etnografia-do-bara-do-mercado-exu-do-batuque-gaucho/
https://www.nonada.com.br/2022/04/pesquisador-faz-etnografia-do-bara-do-mercado-exu-do-batuque-gaucho/
https://www.camarapoa.rs.gov.br/noticias/aprovado-projeto-que-torna-patrimonio-historico-cultural-o-bara-do-mercado
https://www.camarapoa.rs.gov.br/noticias/aprovado-projeto-que-torna-patrimonio-historico-cultural-o-bara-do-mercado
https://www.camarapoa.rs.gov.br/noticias/aprovado-projeto-que-torna-patrimonio-historico-cultural-o-bara-do-mercado


BAUERNFEST
“Encontrar o equilíbrio entre tradição e modernidade é um

dos grandes desafios enfrentados pela Bauernfest.”

LARISSA GOMES MAGRINI



CAPÍTULO VII 
 

 
 

BAUERNFEST: Festa dos colonos alemães em Petrópolis/RJ 

 

 

Larissa Gomes Magrini 
 

 

 

 

A Bauernfest é uma das maiores festas da cultura germânica no Brasil e acontece 

anualmente na cidade de Petrópolis, no estado do Rio de Janeiro. Sua origem está diretamente 

ligada ao processo de colonização alemã na cidade, iniciado no século XIX. A história desse processo 

remonta ao ano de 1845, quando o imperador Dom Pedro II incentivou a vinda de imigrantes 

europeus, especialmente alemães, visando ocupar e desenvolver a região serrana do Rio de Janeiro. A 

cidade de Petrópolis foi oficialmente fundada em 1843 e, dois anos depois, recebeu o título de 

“Cidade Imperial”. Com a chegada dos primeiros colonos, os alemães passaram a contribuir 

significativamente para o desenvolvimento econômico e social da região, atuando principalmente 

nas áreas de agricultura, comércio e artesanato. Além dessas contribuições, trouxeram consigo 

costumes, tradições e valores que moldaram profundamente a identidade cultural da cidade, 

deixando marcas visíveis até os dias atuais. 

A Bauernfest foi criada com a proposta de homenagear esses colonos e preservar as 

tradições culturais alemãs em Petrópolis. Sua primeira edição ocorreu no ano de 1990, fruto de uma 

iniciativa conjunta da Prefeitura de Petrópolis com a comunidade germânica local. O nome da festa 

 
48 



tem origem na palavra alemã “Bauern”, que significa “camponês”, e, por essa razão, a celebração é 

dedicada às tradições dos camponeses, reunindo elementos como danças folclóricas, músicas típicas 

e uma gastronomia que resgata os sabores da Alemanha. Realizada tradicionalmente nos meses de 

junho ou julho, período do inverno brasileiro, a festa se transformou em um dos maiores eventos 

culturais da cidade, atraindo milhares de visitantes todos os anos. 

Durante a Bauernfest, a cidade se enche de cores, sons e sabores que remetem diretamente 

à cultura germânica. Grupos folclóricos se apresentam com danças tradicionais, como a 

Schuhplattler, enquanto bandas executam músicas típicas que embalam os visitantes. A 

gastronomia é um dos grandes atrativos da festa, oferecendo pratos como salsichas, chucrute, strudel 

e uma grande variedade de cervejas artesanais. Outro momento de grande destaque é o desfile dos 

colonos, que remonta de forma simbólica a chegada dos primeiros imigrantes alemães à cidade, 

reforçando o sentimento de pertencimento e orgulho cultural. A festa também conta com 

atividades lúdicas, competições e brincadeiras típicas, como o tradicional chopp em metro, em que 

os participantes disputam quem consegue beber um copo grande de cerveja no menor tempo 

possível. Além disso, exposições de arte, artesanato e objetos históricos contribuem para enriquecer 

o ambiente, proporcionando uma verdadeira imersão na história e na cultura dos povos germânicos. 

A Bauernfest não se limita somente à preservação das tradições culturais dos descendentes 

de alemães em Petrópolis, mas se consolidou como um dos mais importantes eventos turísticos da 

cidade e da região serrana do Rio de Janeiro. A cada edição, milhares de pessoas de diferentes regiões 

do Brasil e até de outros países visitam Petrópolis, movimentando a economia local, gerando 

empregos temporários e estimulando setores como a hotelaria, a gastronomia e o comércio. Mais do 

que um evento turístico, a festa fortalece a identidade cultural da cidade, que até hoje preserva traços 

marcantes da influência alemã em sua arquitetura, na culinária e em diversas manifestações culturais 

presentes no cotidiano. 

Atualmente, a Bauernfest é considerada a segunda maior festa de celebração da cultura 

germânica no Brasil, ficando atrás somente da Oktoberfest, realizada na cidade de Blumenau, em 

 
49 



Santa Catarina. Ao longo dos anos, a festa se transformou em um verdadeiro símbolo de Petrópolis, 

sendo uma combinação de tradição, cultura, entretenimento e história. Entretanto, um dos grandes 

desafios enfrentados pela Bauernfest é a necessidade de manter sua essência e autenticidade, 

preservando a fidelidade às tradições germânicas diante dos processos de comercialização e 

modernização que costumam acompanhar eventos de grande porte. Manter vivas as tradições, como 

as danças, músicas, trajes, culinária e folclore, sem permitir que sejam descaracterizadas em prol de 

um apelo meramente comercial, é um compromisso assumido pela comunidade organizadora. 

Outro desafio igualmente relevante é garantir a participação ativa das novas gerações, envolvendo os 

jovens nas práticas culturais, na aprendizagem das danças, músicas e demais expressões da cultura 

alemã, assegurando, assim, que a Bauernfest continue sendo uma legítima homenagem à imigração 

alemã e um marco da história e da cultura de Petrópolis. 

Encontrar o equilíbrio entre tradição e modernidade é um dos grandes desafios 

enfrentados pela Bauernfest. A festa precisa, constantemente, conciliar a atração de novos públicos, 

especialmente turistas em busca de entretenimento, com a preservação do seu caráter histórico e 

cultural, mantendo-se fiel às suas origens germânicas. Esse equilíbrio torna-se essencial para o evento 

continuar sendo não somente uma celebração, mas também um espaço de valorização da memória e 

da identidade cultural de Petrópolis. 

O grande fluxo de turistas e participantes que a Bauernfest atrai anualmente também gera 

impactos significativos no meio ambiente da cidade, exigindo um olhar atento para questões de 

sustentabilidade. Um dos principais desafios é a gestão eficiente dos resíduos sólidos, visto que há 

uma produção massiva de lixo, especialmente oriundo do consumo de alimentos e bebidas durante 

o evento. A adoção de práticas de reciclagem e redução de resíduos é fundamental para minimizar 

esses impactos. Outro ponto sensível é a preservação dos espaços públicos, especialmente 

considerando que a festa ocorre no centro histórico de Petrópolis, uma área de grande relevância 

arquitetônica e cultural. A conservação desses espaços, tanto durante quanto após o evento, 

demanda ações coordenadas entre poder público, organizadores e comunidade. Soma-se a isso a 

 
50 



necessidade de aprimorar a infraestrutura turística, uma vez que o aumento expressivo no número 

de visitantes requer adaptações que garantam conforto, segurança e preservação dos recursos 

naturais, saio para beber, energia e mobilidade urbana. 

Do ponto de vista econômico, a realização de um evento de grande porte como a 

Bauernfest demanda investimentos robustos e planejamento rigoroso. A sustentabilidade financeira 

da festa é um desafio constante, exigindo que seus organizadores adotem estratégias eficazes para 

captar recursos, sobretudo por meio de parcerias com a iniciativa privada e de patrocínios, para não 

depender exclusivamente de recursos públicos. Paralelamente, é necessário assegurar que os 

benefícios econômicos gerados pelo evento sejam distribuídos de maneira justa entre comerciantes, 

artesãos, pequenos produtores e prestadores de serviços locais, promovendo, assim, o fortalecimento 

da economia de Petrópolis. A ocorrência de crises, como a pandemia de COVID-19, revisitou a 

necessidade de planejar alternativas que garantam a continuidade do evento em cenários adversos, o 

que inclui pensar em modelos híbridos ou adaptações futuras para garantir sua sustentabilidade. 

No que se refere à infraestrutura e à organização, a Bauernfest exige uma estrutura robusta, 

capaz de atender às demandas de um público crescente. A cidade de Petrópolis, por ser de porte 

médio, enfrenta desafios quanto à sua capacidade de hospedagem, necessitando ampliar ou adaptar 

sua rede hoteleira e demais meios de acolhimento para acomodar o aglomerado de visitantes. Da 

mesma forma, o planejamento urbano deve contemplar medidas eficientes para o trânsito, 

transporte público, estacionamento e circulação de pessoas, garantindo conforto, acessibilidade e 

segurança. A segurança, aliás, é outro aspecto primordial, pois controlar grandes aglomerações, 

especialmente em espaços públicos abertos, demanda um forte aparato de segurança pública, 

controle de acessos e medidas preventivas, fundamentais para assegurar o bem-estar de todos os 

participantes. 

Outro desafio relevante está no campo da divulgação e da atração de público. Manter a 

Bauernfest relevante e atrativa, sem a descaracterizar, é uma missão que exige ações de comunicação 

bem estruturadas. É necessário que o evento seja promovido não somente como uma festa de 

 
51 



entretenimento, mas, sobretudo, como uma celebração da cultura e da história alemã, ressaltando 

seus valores, símbolos e significados. Fortalecer os aspectos educativos e culturais na programação 

pode ser uma estratégia eficiente para consolidar essa percepção. Ao mesmo tempo, a Bauernfest 

precisa se diferenciar de outras festas germânicas realizadas no Brasil, como a Oktoberfest de 

Blumenau, destacando suas singularidades, seu contexto histórico específico e sua forte ligação com 

a comunidade de Petrópolis. 

Por fim, é importante reconhecer que a Bauernfest celebra um patrimônio cultural 

imaterial, cuja preservação depende não somente de ações institucionais, mas, sobretudo, do 

engajamento da própria comunidade local. Manter viva essa herança cultural significa estimular que 

os moradores de Petrópolis continuem orgulhosos de sua história e participem ativamente da 

construção e renovação das tradições. Em síntese, os desafios que permeiam a realização da 

Bauernfest envolvem a busca constante pelo equilíbrio entre tradição e modernidade, o 

compromisso com a sustentabilidade ambiental e econômica, e a garantia de que o evento continue 

sendo uma expressão autêntica da cultura germânica em Petrópolis, sem perder de vista seu impacto 

social, ambiental e cultural tanto para a cidade quanto para as gerações futuras. 

 
REFERÊNCIAS  
 
ANGELO, Elis Regina Barbosa. Identidades, festas e espaços dos imigrantes em Petrópolis/RJ, e 
suas relações com a história do turismo e da cidade. Revista Rosa dos Ventos, v. 6, n. 2, p. 
263–279, abr./jun. 2014. 
 
ESPÍNDULA, Daiane Itaborahy. Grupos folclóricos alemães de Petrópolis: contribuição para o 
turismo cultural local. 2018. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) — Centro Federal de 
Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca – CEFET/RJ, Petrópolis, 2018. 
 
LIMA, Patrícia F. de S. Petrópolis “cidade da paz no verão”: progresso e tradição nos trabalhos da 
memória. 2001. Dissertação (Mestrado em História Social da Cultura) — Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro – PUC-Rio, Rio de Janeiro, 2001. 
 

 
52 



OLIVEIRA, Priscila M. A. de. Imigração germânica e nazismo em Petrópolis nos anos 1930. In: 
Anais do XIX Encontro Regional de História – Profissão Historiador: Formação e Mercado de 
Trabalho. ANPUH-MG, Juiz de Fora, 28 a 31 jul. 2014. 

 

 
53 



BAUERNFEST: Festa do
Colono Alemão

“A Bauernfest é um evento de grande importância para o
calendário turístico e cultural do estado e do país, com

identidade consolidada e crescente projeção.”

FLAVIA CONCEIÇÃO RAMOS DA SILVA 



CAPÍTULO VIII 
 

 
 

BAUERNFEST: Festa do Colono Alemão 

 

 

Flavia Conceição Ramos da Silva  
 

 

 

A Bauernfest, conhecida como Festa do Colono Alemão, é um evento anual que 

homenageia os imigrantes alemães que colonizaram Petrópolis. A trajetória dos imigrantes 

germânicos nas terras que se tornariam Petrópolis é marcada por acontecimentos históricos bem 

conhecidos, como o 29 de junho, data considerada o marco da colonização. Um evento marcante 

ocorreu na Serra da Estrela, no Brasil, com a chegada dos primeiros colonos alemães em Petrópolis, 

dando início ao povoamento da cidade. O imperador D. Pedro II, em continuidade ao projeto de 

seu pai, arrendou terras ao major Júlio Frederico Koeler, que tinha o objetivo de criar uma nova 

povoação. Com a chegada de imigrantes prussianos, o território foi dividido entre nobres e colonos. 

Durante a Bauernfest, essa população germânica celebra a fundação do povoado que hoje 

conhecemos como Petrópolis, batizando locais com nomes de regiões europeias. 

É sabido que, apesar do interesse dos exploradores europeus, no começo do século XIX, 

em conhecer a fauna e a flora brasileira, o Brasil não foi amplamente explorado pelos europeus. 

Há algum tempo, o governo da Província do Rio de Janeiro vinha incentivando a vinda de 

colonos para trabalhar nas construções públicas. No entanto, as negociações eram frequentemente 

prolongadas e as empresas de intermediação nem sempre confiáveis. Em 1841, o governo imperial 

 
55 



manifestou interesse em estabelecer colônias no interior do Estado do Rio de Janeiro. Três anos mais 

tarde, durante a administração de Aureliano de Sousa e Oliveira Coutinho (1800–1855), presidente 

da Província do Rio de Janeiro, foi firmado um acordo com a empresa Charles Delrue e Cia., 

sediada em Dunquerque, na França, para o recrutamento de imigrantes. 

Não era necessário especificar a nacionalidade, apenas que fossem artesãos — carpinteiros, 

ferreiros, pedreiros, entre outros — e que a família compreendesse um casal e seus filhos. Os 

anúncios atraíram a atenção dos residentes da área da Renânia, que à época passavam por uma séria 

crise econômica. Entretanto, as cláusulas do contrato não foram devidamente explicadas nem 

seguidas. Vieram imigrantes das mais variadas classes profissionais e, por família, entendeu-se todos 

os parentes próximos. Assim, para abrir estradas e construir pontes e edificações, vieram igualmente 

pedreiros, músicos, agricultores, alfaiates e confeiteiros. Havia muitos idosos e crianças entre as 

famílias embarcadas. 

Essas sociedades recreativas criadas nos primórdios da imigração perduram até hoje, 

promovendo o cultivo das tradições culturais germânicas. A festa petropolitana, que ocorre sempre 

no mês de junho há mais de 30 anos, marca a tradição germânica em Petrópolis. No entanto, essas 

comemorações tiveram início formal em 1982, com o I Festival Germânico. Além disso, o Obelisco e 

o Museu Casa do Colono se destacam como protetores dessa memória. 

O Museu Casa do Colono foi estabelecido em 1963 e inaugurado em 16 de março de 

1976, operando na Castelânea, em uma residência típica com características de moradia da região de 

Simmrn, às margens do Rio Mosela, edificada em 1847 pelo foreiro germânico Johann Gottlieb 

Kaiser, que foi ex-militar do Exército Imperial do Brasil. Já o monumento, com 20 metros de altura 

e localizado no coração do centro histórico, foi inaugurado pelo Presidente da República Juscelino 

Kubitschek, pelo Prefeito Flávio Castrioto e pelo Presidente da Câmara Municipal de Petrópolis, 

Carlos Julio Plum, filho de colonos germânicos, durante a cerimônia do 1º Centenário da elevação 

de Petrópolis à categoria de cidade, ocorrida em 29 de setembro de 1957. 

 
56 



O Clube 29 de Junho, desde 1990, junto a outros participantes, iniciou uma colaboração 

com a Prefeitura de Petrópolis, por meio da Petrotur. O crescimento exponencial do evento foi 

impulsionado pelo seu aprimoramento e profissionalização. Assim, o antigo Festival Germânico 

assumiu a forma da Bauernfest contemporânea: um evento de grande relevância para o calendário 

turístico e cultural do estado e do país, com uma identidade bem definida, que anualmente 

incorpora inovações capazes de atrair novos visitantes, além de manter seu público habitual. 

O nome da celebração é uma referência a um dos fundadores do Clube 29 de Junho, o 

historiador Gustavo Ernesto Bauer, que também fundou o Museu Casa do Colono, uma entidade 

cultural cujo objetivo é conservar e propagar a herança cultural germânica em Petrópolis. A 

Bauernfest é um evento de grande importância para o calendário turístico e cultural do estado e do 

país, com identidade consolidada e crescente projeção. A cada ano, inclui inovações que atraem 

novos visitantes, além de fidelizar o público tradicional. A festa vem superando expectativas e 

atingindo recordes de público a cada edição, sendo atualmente considerada o segundo maior evento 

do Brasil em sua categoria e o mais importante da Região Sudeste. 

 

REFERÊNCIAS 
 
PREFEITURA MUNICIPAL DE PETRÓPOLIS. A festa. Disponível em: 
https://web2.petropolis.rj.gov.br/bauern/paginas/a-festa. Acesso em: 5 out. 2025. 
 

 

 

 

 
57 

https://web2.petropolis.rj.gov.br/bauern/paginas/a-festa
https://web2.petropolis.rj.gov.br/bauern/paginas/a-festa


BRINCAR ENQUANTO
FERRAMENTA DE

RESISTÊNCIA
“Porque brincar também é resistir, é manter viva nossa

cultura.”

ANDREIA DOS SANTOS BARBOSA



CAPÍTULO IX 
 

 
 

BRINCAR ENQUANTO FERRAMENTA DE 
RESISTÊNCIA 

 
 

 
 
Andreia dos Santos Barbosa 
 
 
 
 
 

Pelas ruas da cidade, ouvimos passos apressados de multidões de pessoas  que ocupam 

os mesmos espaços, mas não se ouvem, não interagem, nem mesmo se veem. São Paulo é uma 

cidade de muitas cores, muitas línguas e muitas  culturas. Muitas vezes, a rotina nos entorpece, e 

a riqueza cultural que nos cerca  passa despercebida. São Paulo é uma cidade de muitas histórias, 

repleta de arte e  cultura em todos os cantos, do chão das escolas aos grandes centros culturais, 

dos grafites nos muros aos museus tradicionais. 

Vou compartilhar, neste texto, a cidade de São Paulo sob outra perspectiva,  com um 

olhar de encantamento que mantenho vivo graças aos meninos e meninas  que compartilham 

comigo a poesia de suas infâncias cotidianamente na escola. Com eles e por eles, tenho 

encontrado tesouros perdidos na cidade cinza, que se enche de luz e novas cores a cada nova 

descoberta. 

 
59 



Arte que resiste nas ruas​

  

Na escola, sempre falamos sobre o movimento Hip Hop, sobre o grafite e, enquanto 

ouvimos Renan Inquérito, falamos sobre Basquiat, Osgemeos, Minhau e tantos outros artistas 

que democratizam a arte ao fazer das cidades galerias ao ar livre. Da janela de nossa sala, vemos 

um mural maravilhoso de DIEGO DGÖH, e, se estivermos atentos aos caminhos por onde 

passamos cotidianamente, logo perceberemos que cruzamos com obras do OPNI, dOsgemeos, 

Chivitz, Alexandre Keto, Kobra. Foi assim que, neste ano, atribuí sentido a uma obra que cruzou 

meu olhar inúmeras vezes enquanto passava distraída pelo trânsito enlouquecedor da metrópole. 

Meu achado foi um painel do grafiteiro Thiago Mundano, que retrata, com terra e cinzas das 

florestas, o professor e ativista indígena Ari Uru-Eu-Wau-Wau, assassinado em 2020. Como este, 

muitos murais espalhados pela cidade trazem reflexões sobre questões sociais, ambientais e 

denunciam as violências historicamente silenciadas, para que nossas memórias não sejam 

apagadas. Essas obras precisam ser reverenciadas  o Hip Hop é cultura viva nos quatro cantos da 

cidade. 

 

Arte que resiste nos encontros​

 

Em busca de aprender mais, para compartilhar com meninos e meninas meus achados, 

descobri a Festa dos Batuques, que reuniu artistas e comunidades afropaulistas. Neste encontro, 

pude conhecer manifestações culturais como o Batuque de Umbigada, o Jongo e o Samba de 

Bumbo. Foi um dia lindo, de muita generosidade: comunidades tradicionais de diferentes lugares 

de São Paulo se reuniram no Centro Cultural Vergueiro para compartilhar seus saberes 

ancestrais. Ao som de tambores e cantos muito antigos, jovens, idosos e crianças brincavam. 

Porque brincar também é resistir, é manter viva nossa cultura. 

 
60 



Por falar em brincar, em São Paulo também podemos encontrar grandes mestres como Ana 

Maria Carvalho e Lucilene Silva compartilhando seu repertório brincante, fruto de muitas 

pesquisas sobre as culturas infantis, em centros culturais, escolas ou encontros de formação de 

educadores. Destaco aqui Tião Carvalho e a Festa do Bumba-meu-boi, que acontece no Morro 

do Querosene. 

No decorrer do ano, muitos eventos reúnem comunidades tradicionais e evidenciam as 

culturas populares. Desde 2007, a Festa da Igreja do Rosário dos Homens Pretos da Penha de 

França faz parte do calendário oficial da cidade de São Paulo, reunindo congadas, moçambiques, 

marujadas, maracatus, samba de bumbo e jongo. Em sua 22ª edição, com o tema “Em irmandade, 

somos sonhos ancestrais”, a festa promoveu grandes encontros e reflexões acerca dos caminhos 

trilhados nesse nosso sonhar coletivo, das muitas formas de resistir às opressões, aos preconceitos 

e seguir semeando, através das mais diversas manifestações culturais, um futuro repleto de 

ancestralidade. 

Já o Revelando São Paulo acontece desde 1997. É o maior festival de cultura tradicional 

do estado, reunindo diversas comunidades e expressões culturais. Busca valorizar nosso 

patrimônio imaterial, promovendo o pertencimento e a memória coletiva. O evento conta com 

danças, culinária, artesanato, exposições, congadas, folias de reis, jongo, bonecos pereirões, 

batuques, catiras, samba de bumbo, Moçambique, entre outros. Um encontro que celebra a 

interculturalidade e a pluralidade das manifestações culturais do nosso povo. 

 

Arte que resiste no chão da escola​

  

Sintetizar toda essa riqueza em práticas pedagógicas que sejam significativas, fazendo 

emergir nossas histórias e contemplando os anseios de uma escola multicultural tem sido o 

grande desafio da educação na contemporaneidade. A Lei 10.639/03 impulsionou as instituições 

 
61 



de ensino a buscarem caminhos para transpor barreiras e construir uma educação equânime, 

inclusiva e democrática. Mas esse trabalho requer pesquisas, parcerias e resiliência. 

Na Educação Infantil, um dos caminhos possíveis são as culturas infantis. Brincando, 

redescobrimos nossa história em cantos da Capoeira, Congadas, Cacuriás, Cirandas. Quando 

meninos e meninas tocam tambores, unem-se em roda de mãos dadas, ajudando reciprocamente 

porque sabem que o brincar inclui a todos. Quando giram as saias de chita colorida à luz do sol, 

transformam o acolhimento em pura poesia. Ou nas rodas de conversa, onde compartilhamos 

memórias e ampliamos nosso repertório brincante em cada um desses momentos e 

cotidianamente, resistimos através da cultura. 

Porque nosso brincar faz história! 

 

REFERÊNCIAS  
 
ASSOCIAÇÃO PAULISTA DOS CULTIVADORES DE TRADIÇÕES. Revelando SP. São 
Paulo: Revelando SP, 2025. Disponível em: https://www.revelandosp.com.br/. Acesso em: 12 
maio 2025. 
 
CARVALHO, Ana Maria. [Perfil oficial]. Instagram, 2025. Disponível em: 
https://www.instagram.com/anamariaculturalcarvalho/. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
DIEGO DGÖH. [Perfil oficial]. Instagram, 2025. Disponível em: 
https://www.instagram.com/diegodgoh/. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
FESTA DO ROSÁRIO DA PENHA. Festa da Igreja do Rosário dos Homens Pretos da 
Penha de França. Comunidade do Rosário da Penha, 2025. Disponível em: 
https://comunidadedorosariodapenha.com.br/index.php/festa-do-rosario/. Acesso em: 12 maio 
2025. 
 
FESTA DOS BATUQUES PAULISTAS. [Perfil oficial]. Instagram, 2025. Disponível em: 
https://www.instagram.com/festadosbatuquespaulistas/. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
INQUÉRITO, Renan. [Perfil oficial]. Instagram, 2025. Disponível em: 
https://www.instagram.com/renaninquerito/. Acesso em: 12 maio 2025. 

 
62 

https://www.revelandosp.com.br/
https://www.instagram.com/anamariaculturalcarvalho/
https://www.instagram.com/anamariaculturalcarvalho/
https://www.instagram.com/diegodgoh/
https://www.instagram.com/diegodgoh/
https://www.instagram.com/festadosbatuquespaulistas/
https://www.instagram.com/festadosbatuquespaulistas/
https://www.instagram.com/renaninquerito/
https://www.instagram.com/renaninquerito/


 
MUNDANO. [Perfil oficial]. Instagram, 2025. Disponível em: 
https://www.instagram.com/mundano_sp/. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
MUSEU DA PESSOA. Festa do Bumba-meu-boi do Morro do Querosene. São Paulo, 2025. 
Disponível em: 
https://museudapessoa.org/historia-de-vida/festa-do-bumba-meu-boi-do-morro-d-o-querosene/
. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
SILVA, Lucilene. [Perfil oficial]. Instagram, 2025. Disponível em: 
https://www.instagram.com/lucilene._.silva/. Acesso em: 12 maio 2025. 
 
 

 
63 

https://www.instagram.com/mundano_sp/
https://www.instagram.com/mundano_sp/
https://www.instagram.com/lucilene._.silva/
https://www.instagram.com/lucilene._.silva/


CENTRO DE ENSINO MÉDIO
CEM JK: UMA HISTÓRIA COM

BRASÍLIA E A
CANDANGOLÂNDIA

“O Centro de Ensino Médio Júlia Kubitschek oportuniza
um ambiente acolhedor e agradável, sendo parte da

história da construção de Brasília e contribuindo para a
formação de profissionais para o futuro.”

RODRIGO COSME DOS SANTOS 



CAPÍTULO X 
 

 
 

CENTRO DE ENSINO MÉDIO CEM JK: uma história com 
Brasília e a Candangolândia 

 
 
 
 
Rodrigo Cosme Dos Santos 
 
 
 
 

O presente relato apresenta a história do Centro de Ensino Médio Júlia Kubitschek, 

localizado na Candangolândia. A escola faz parte de uma comunidade escolar formada, em sua 

maioria, por moradores com residência fixa na região. A cidade, embora situada em área urbana e 

próxima ao centro de Brasília, possui características culturais típicas de cidade do interior. 

No ano de 1957, em um terreno situado próximo aos dormitórios dos operários que 

trabalhavam na construção de Brasília, foi inaugurada a primeira escola primária da Novacap no 

Distrito Federal: o Grupo Escolar 1, posteriormente denominado Escola Júlia Kubitschek. Essa 

escolinha primária foi projetada pelo arquiteto Oscar Niemeyer e construída em apenas 20 dias, 

atendendo à necessidade emergencial da época. Atualmente, no local onde funcionava a antiga 

escola, encontra-se o Centro de Ensino Médio Júlia Kubitschek. 

Com a chegada dos primeiros trabalhadores e de suas famílias, tornou-se necessário 

criar escolas provisórias para acolher as crianças. Assim, em 15 de outubro de 1957, foi 

inaugurado o Grupo Escolar 1 (GE-1), em cerimônia que contou com a presença do presidente 

 
65 



Juscelino Kubitschek e de Israel Pinheiro. Logo após, a escola foi rebatizada como Escola Júlia 

Kubitschek, em homenagem à mãe do presidente. 

O Centro de Ensino Médio Júlia Kubitschek foi a primeira escola pública do Distrito 

Federal. Inicialmente chamada de Grupo Escolar 1, foi construída e mantida pela Novacap, 

atendendo os alunos em tempo integral. Sua estrutura incluía cinco salas de aula, cozinha, 

refeitório, parque de recreação e até piscina. Inaugurada em 15 de outubro de 1957, a escola foi 

projetada por Oscar Niemeyer e construída em apenas vinte dias. Seu projeto era semelhante ao 

do Catetinho, residência presidencial provisória, motivo pelo qual ganhou o apelido de 

“Catetinho da Educação”. Mais tarde, passou a se chamar Grupo Escolar 1 Júlia Kubitschek, em 

homenagem à mãe do presidente Juscelino, Dona Júlia Kubitschek, na ocasião de seu aniversário. 

A antiga Escola Classe Júlia Kubitschek foi demolida em 1985. Em 2008, iniciou-se a 

construção do atual Centro de Ensino Médio Júlia Kubitschek, visando atender ao crescimento 

populacional da Candangolândia. A nova escola foi inaugurada em 13 de fevereiro de 2009, 

mantendo a homenagem à Dona Júlia Kubitschek. 

Nesta instituição, fui estudante da primeira turma do 3º ano do ensino médio, no ano 

de 2009, ano de inauguração do novo prédio do Centro de Ensino Médio Júlia Kubitschek. 

Anos depois, já formado em Pedagogia, retornei à escola como professor da turma I do Segmento 

1º ao 4º ano da Educação de Jovens e Adultos (EJA). 

O Centro de Ensino Médio Júlia Kubitschek oportuniza um ambiente acolhedor e 

agradável, sendo parte da história da construção de Brasília e contribuindo para a formação de 

profissionais para o futuro. 

 
REFERÊNCIAS  
 
BRASÍLIA chega aos 64 anos com 840 escolas públicas e 450 mil alunos matriculados. 
Companhia Urbanizadora da Nova Capital do Brasil – NOVACAP, 2024. Disponível em: 
https://www.novacap.df.gov.br/brasilia-chega-aos-64-anos-com-840-escolas-publicas-e-450-mil-
alunos-matriculados/. Acesso em: 2 set. 2024. 

 
66 



 
CONSTRUÇÃO de Brasília. Brasil Escola. Disponível em: 
https://brasilescola.uol.com.br/historiab/construcao-de-brasilia.htm. Acesso em: 05 set. 2024. 
 
PRIMEIRA escola em Brasília começou a funcionar três anos antes da inauguração. GPS 
Brasília, 2024. Disponível em: 
https://gpsbrasilia.com.br/primeira-escola-em-brasilia-comecou-a-funcionar-tres-anos-antes-da-i
nauguracao/. Acesso em: 29 out. 2024. 
 

 
67 

https://brasilescola.uol.com.br/historiab/construcao-de-brasilia.htm
https://brasilescola.uol.com.br/historiab/construcao-de-brasilia.htm


CENTRO DE ENSINO 
MÉDIO CEM JK

“O Corpos Brincantes consolida-se, assim, enquanto
coletivo cultural popular no cenário itapetiningano,

afirmando sua resistência por meio da arte e da cultura..”

JULIANA MACHADO DE MEIRA



CAPÍTULO XI 
 

 
 

CORPOS QUE DANÇAM, CORPOS QUE RESISTEM: a 

ancestralidade afro-brasileira no Grupo Corpos Brincantes de 

Itapetininga 

 

 

Juliana Machado de Meira 
 

 

 

 

Que dança é essa? 
De flor nos cabelos, saias rodadas e pés no chão? 
Que dança é essa? 
De atabaques, tempo sincopado e coro vibrante? 
Que dança é essa? 
Que faz presente a nossa ancestralidade, que nos conecta enquanto 
comunidade e nos expressa enquanto ser neste mundo? 
Que dança é essa? 
Que te perpassa o corpo da ponta dos dedos aos fios do cabelo, na vivência 
do brincar e na experiência da entrega? 
Que dança é essa? 
É resistência! 
É consciência! 
Que dança é essa? 
É beleza! 
É leveza! 
Que dança é essa? 
É Coco de roda! 

 
69 



É Orixá! 
Que dança é essa? 
É Corpos Brincantes! 

Me chamo Juliana Meira, sou cursista da Formação Docente em Educação para as 

Relações Étnico-Raciais, turma de 2024, e residente na cidade de Itapetininga, no interior do estado 

de São Paulo. O poema acima, intitulado “Que dança é essa?”, é de minha autoria e anuncia a 

manifestação escolhida para ser partilhada nesta atividade. Trataremos, aqui, das expressões 

dançadas presentes nas culturas populares brasileiras — especificamente o Coco de Roda, as danças 

afro-religiosas e os ritmos de matriz africana —, por meio do trabalho desenvolvido no município 

pelo grupo Corpos Brincantes. 

Para compreendermos a relevância do trabalho desse coletivo de cultura popular, faz-se 

necessário situar, ainda que sucintamente, a cidade de Itapetininga em seu contexto histórico e 

cultural. Surgida a partir do movimento tropeiro no Brasil — atividade econômica que se iniciou no 

século XVII —, a cidade configurou-se, inicialmente, como um ponto de pouso para viajantes que 

conduziam tropas de animais rumo ao estado de Minas Gerais, às margens do Rio Itapetininga. O 

município mantém, até hoje, uma expressiva extensão rural, tendo na produção agrícola a base de 

sua economia. 

Tal contexto histórico contribuiu para que, culturalmente, se consolidassem e fossem 

valorizadas expressões tradicionais das zonas rurais, como a Catira (ou Cateretê) e o Fandango. Essas 

manifestações são marcadas pelo protagonismo masculino, com dançarinos executando sapateados e 

palmeados, acompanhados pelo som da viola caipira. A população itapetiningana, 

majoritariamente, professa a fé católica, mantendo desde sua fundação a devoção à santa padroeira, 

Nossa Senhora dos Prazeres. 

Entendo que os apontamentos históricos destacados até aqui são fundamentais para situar 

a atuação do grupo Corpos Brincantes, reconhecendo e enaltecendo sua relevância no cenário 

cultural do município. Trata-se de um território social e cultural que, muitas vezes, cristaliza-se em 

raízes eurocêntricas, acolhendo de forma preconceituosa e racista expressões que não são oriundas 

 
70 



desse contexto colonial ou que fazem referência às culturas africanas e afro-brasileiras. Contudo, 

essas expressões compõem, de forma inegável, a diversidade e a riqueza cultural do Brasil. 

As raízes afro-itapetininganas são, em grande medida, desconhecidas pela própria 

população local, permanecendo circunscritas a determinados territórios onde se concentra a 

população negra do município. Exemplo emblemático disso é a fundação da primeira escola de 

samba da cidade, a Escurinhos da Cidade — atualmente denominada Aristocratas do Samba —, 

surgida no bairro Vila Santana, um território negro de Itapetininga. A escola foi fundada pelo 

Senhor Durvalino Toledo, descendente de pessoas escravizadas e um dos primeiros moradores da 

localidade, sendo uma figura central na propagação e valorização da cultura afro-brasileira naquele 

território. 

São escassas as informações disponíveis sobre as manifestações culturais negras 

protagonizadas em Itapetininga. A história do Senhor Durvalino Toledo é somente uma dentre 

muitas vozes, personagens e trajetórias que ainda não foram devidamente reconhecidas ou 

valorizadas. São histórias que também compõem a memória e a identidade do município. E isso nos 

leva a uma reflexão necessária: quem são essas pessoas e quais os legados que construíram para a 

história e a cultura de nossa cidade? Evidencia-se, nesse contexto, um processo de invisibilização que 

alimenta um cenário de apagamento sistemático, sustentado por uma estrutura social racista que 

nega o devido reconhecimento às pessoas negras e às suas contribuições históricas e culturais. 

Há nove anos, o grupo Corpos Brincantes atua no fomento às culturas populares de 

matriz afro-brasileira em Itapetininga, ampliando sua atuação também para municípios vizinhos. 

Sob a condução da mestra Eleni Nobre — mulher preta, itapetiningana e educadora —, as 

produções do coletivo refletem não somente a consciência e o compromisso com a luta antirracista, 

mas também a construção de espaços de valorização e visibilidade para as culturas afro-brasileiras, a 

partir de seus protagonistas e de seus legados. 

O Corpos Brincantes assume, portanto, um papel imprescindível no cenário artístico e 

cultural itapetiningano, promovendo diálogos que geram processos de reflexão crítica e 

 
71 



desconstrução de estereótipos negativos — muitos deles ainda profundamente enraizados no senso 

comum —, especialmente aqueles associados às danças, aos corpos e às estéticas das expressões 

culturais afro-brasileiras. As ações do grupo são fundamentadas em vivências, estudos e pesquisas, 

articulando os saberes de seus integrantes e resultando em produções de altíssima qualidade, capazes 

de sensibilizar e mobilizar diferentes públicos. 

Os espaços de atuação do coletivo são diversos: eventos culturais e acadêmicos — como o 

Seminário Internacional Ano 100 com Paulo Freire, promovido pela Faculdade de Educação da 

Universidade de São Paulo (FEUSP) em 2021 —, escolas, praças públicas, festas populares, carnaval 

de rua, além de terreiros de candomblé e umbanda. O grupo também realiza oficinas sobre o Coco 

de Roda, voltadas, principalmente, ao público escolar de diferentes idades, ampliando o acesso e a 

difusão dessa importante expressão da cultura afro-brasileira entre gerações. 

Ao longo da trajetória do grupo, muitos foram os episódios que revelaram, 

contundentemente, os desafios impostos por uma sociedade estruturada em bases racistas e 

excludentes. Tais desafios manifestam-se tanto em atitudes individuais, protagonizadas por sujeitos 

civis e autoridades públicas, quanto nas ações — ou omissões — de instituições que, embora 

tenham o dever de promover o diálogo, a diversidade e o reconhecimento das expressões populares 

brasileiras, ainda operam segundo lógicas discriminatórias e hierarquizantes. 

No ano de 2024, o grupo Corpos Brincantes foi contemplado, por meio de edital público 

federal, com recursos provenientes da Lei Paulo Gustavo, destinados ao fomento da cultura no 

município de Itapetininga. A partir desse incentivo, o grupo pôde produzir e apresentar o 

espetáculo de dança intitulado “Cores da Terra”, ofertando à população de Itapetininga e região 

uma obra de profunda relevância artística e sociopolítica, comprometida com a construção de uma 

sociedade antirracista. 

O espetáculo se propôs a narrar a história da origem do mundo sob a ótica das 

cosmogonias africanas, trazendo para a cena os arquétipos dos orixás, divindades presentes nas 

religiosidades de matriz africana, como o candomblé e a umbanda. Por meio da dança, do canto, dos 

 
72 



ritmos e da corporeidade, o grupo ofereceu uma experiência estética e educativa, promovendo o 

reconhecimento e a valorização das tradições afro-brasileiras. 

O Corpos Brincantes consolida-se, assim, enquanto coletivo cultural popular no cenário 

itapetiningano, afirmando sua resistência por meio da arte e da cultura. Sustentado pela irmandade 

de seus integrantes, o grupo, de mãos dadas e em permanente estado de luta, constrói caminhos 

capazes de enfrentar os impactos do racismo e dos preconceitos naturalizados nas relações sociais. 

Ao resgatar e difundir expressões como o Coco de Roda, as danças afro-religiosas e os 

ritmos de matriz africana, o Corpos Brincantes não somente contribui para a preservação da 

memória histórica e cultural brasileira, mas também fortalece a identidade local e regional. Seu 

trabalho possibilita que diferentes gerações da população de Itapetininga e de municípios vizinhos 

entrem em contato com expressões artísticas e culturais que são heranças vivas das matrizes 

afro-brasileiras, fomentando o desenvolvimento do senso crítico, da empatia e da valorização da 

diversidade. 

 

REFERÊNCIAS  
 
CÔRTES, Gustavo Pereira. Dança, Brasil!: festas e danças populares. Belo Horizonte: Editora 
Leitura, 2000. 
 
DOCUMENTÁRIO conta história da negritude em Itapetininga: 'Chance de fortalecer a 
identidade'. Disponível em: 
https://g1.globo.com/google/amp/sp/itapetininga-regiao/noticia/2024/11/20/documentario-cont
a-historia-da-negritude-em-itapetininga-chance-de-fortalecer-a-identidade.ghtml. Acesso em: 9 jan. 
2025. 
 
PORTFÓLIO Grupo Corpo Brincantes – danças de manifestações populares, Itapetininga/SP. 
Disponível em: 
https://acrobat.adobe.com/id/urn:aaid:sc:VA6C2:bad322f5-0045-443a-ac9d-c4d32484e48a?viewe
r%21megaVerb=group-discover. Acesso em: 9 jan. 2025. 
 

 
73 

https://g1.globo.com/google/amp/sp/itapetininga-regiao/noticia/2024/11/20/documentario-conta-historia-da-negritude-em-itapetininga-chance-de-fortalecer-a-identidade.ghtml
https://g1.globo.com/google/amp/sp/itapetininga-regiao/noticia/2024/11/20/documentario-conta-historia-da-negritude-em-itapetininga-chance-de-fortalecer-a-identidade.ghtml
https://g1.globo.com/google/amp/sp/itapetininga-regiao/noticia/2024/11/20/documentario-conta-historia-da-negritude-em-itapetininga-chance-de-fortalecer-a-identidade.ghtml
https://acrobat.adobe.com/id/urn:aaid:sc:VA6C2:bad322f5-0045-443a-ac9d-c4d32484e48a?viewer%21megaVerb=group-discover
https://acrobat.adobe.com/id/urn:aaid:sc:VA6C2:bad322f5-0045-443a-ac9d-c4d32484e48a?viewer%21megaVerb=group-discover
https://acrobat.adobe.com/id/urn:aaid:sc:VA6C2:bad322f5-0045-443a-ac9d-c4d32484e48a?viewer%21megaVerb=group-discover


VILA SANTANA: o bairro que nasceu da devoção a uma santa. Disponível em: 
https://cidadeitapetininga.com.br/geral/vila-santana-o-bairro-que-nasceu-da-devocao-a-uma-santa/
. Acesso em: 9 jan. 2025. 

 
74 

https://cidadeitapetininga.com.br/geral/vila-santana-o-bairro-que-nasceu-da-devocao-a-uma-santa/
https://cidadeitapetininga.com.br/geral/vila-santana-o-bairro-que-nasceu-da-devocao-a-uma-santa/


CULTURA POPULAR DA
MINHA REGIÃO: O CARIMBÓ

“O carimbó é muito mais do que uma forma de dança e
música; ele representa a identidade cultural do povo paraense.”

JACILENE AGUIAR S ILVA



CAPÍTULO XII 
 

 
 

CULTURA POPULAR DA MINHA REGIÃO: O Carimbó 
 

 

 
Jacilene Aguiar Silva 
 
 

 

 

O carimbó é uma das manifestações mais tradicionais da cultura popular do Pará, e sua 

história está profundamente enraizada nas comunidades indígenas e negras da região amazônica. 

O nome “carimbó” vem do termo indígena “curimbó”, que se refere ao tambor de tronco de 

árvore cavado e coberto com pele de animal, instrumento que marca o ritmo dessa dança. O 

carimbó surgiu como expressão artística nas regiões litorâneas do Pará, especialmente em cidades 

como Marapanim, Salinópolis e Curuçá, no século XIX. 

Em seus aspectos históricos, de surgimento e influências, o carimbó nasceu da mistura 

de influências indígenas e africanas, refletindo a diversidade cultural do Pará. As tradições dos 

povos originários se manifestam no uso de instrumentos percussivos e na coreografia, que se 

referir a danças de influência africana, enquanto os ritmos afro-brasileiros e a musicalidade 

agregaram novos elementos sonoros e estilísticos. Os instrumentos típicos, além do curimbó, 

incluem o ganzá, maracas e banjo, que, ao longo do tempo, foram incorporados às apresentações. 

A dança é alegre e envolvente, marcada pela movimentação circular dos dançarinos e 

pela interação entre homens e mulheres. As mulheres vestem saias longas e rodadas, enquanto os 

 
76 



homens costumam usar roupas simples e chapéus de palha. Uma das características da dança é a 

“puxada de saia”, em que o homem tenta, de maneira sutil, encostar no vestido da mulher, que 

foge em um jogo de sedução lúdico. 

Seu significado cultural na região é muito importante. O carimbó é muito mais do que 

uma forma de dança e música; ele representa a identidade cultural do povo paraense, com suas 

raízes históricas ligadas à terra, ao trabalho na roça e à celebração da vida comunitária. Por meio 

dessa manifestação, são contadas histórias da vida simples e da relação do povo com a natureza, o 

rio e a mata. 

Esse gênero artístico também cumpre um papel importante na sociabilização das 

comunidades, funcionando como meio de resistência cultural e preservação das tradições orais e 

gestuais. A dança carimbó é performada em festas populares, como o Círio de Nazaré, nas 

celebrações de santos, em arraiais e em festividades locais que mantêm viva a tradição. 

Em setembro de 2014, o carimbó foi reconhecido como Patrimônio Cultural Imaterial 

do Brasil pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN). Esse título 

representou o reconhecimento oficial de sua importância para a cultura nacional e para o 

fortalecimento da identidade cultural paraense. A iniciativa de patrimonialização surgiu a partir 

de um movimento popular organizado por músicos e dançarinos que buscavam garantir a 

preservação do carimbó e fomentar sua transmissão para as futuras gerações. 

Os mestres do carimbó são figuras essenciais para a preservação e difusão dessa tradição 

no Pará, ao desempenharem o papel de guardiões do conhecimento cultural e musical dessa 

manifestação. Esses mestres, geralmente, são músicos, cantores e dançarinos que aprenderam o 

carimbó tradicionalmente, muitas vezes dentro de suas próprias famílias ou comunidades, e 

dedicaram suas vidas a manter viva essa herança cultural. 

Alguns dos mais renomados mestres do carimbó no Pará incluem Mestre Verequete 

(Waldemar Henrique da Costa Pereira). Mestre Verequete é um dos maiores ícones do carimbó, 

sendo considerado um dos pioneiros na divulgação do ritmo para além das fronteiras do Pará. 

 
77 



Nascido em 1916, em Bragança, no Pará, Verequete começou a tocar curimbó ainda jovem e se 

tornou uma referência na música popular do estado. Com suas letras que exaltavam a vida 

simples, a natureza e as tradições da Amazônia, ele ajudou a consolidar o carimbó como símbolo 

cultural paraense. Seu grupo, “Mestre Verequete e o Conjunto Uirapuru”, é lendário, e suas 

canções são, até hoje, lembradas. 

Mestre Lucindo é outro nome de grande destaque. Natural de Marapanim, cidade 

conhecida como um dos berços do carimbó, ele se notabilizou por seu talento como compositor 

e dançarino, além de ser um profundo conhecedor da tradição do carimbó de raiz. Mestre 

Lucindo é reconhecido por suas músicas que celebram o cotidiano do povo paraense, os 

costumes locais e o meio ambiente. Seu trabalho foi fundamental para a valorização do carimbó 

autêntico, contribuindo para o ritmo ganhar o status de Patrimônio Cultural Imaterial. 

Mestre Cupijó, Augusto Gomes Rodrigues, nascido em Cametá, foi um dos principais 

responsáveis pela fusão do carimbó com outros ritmos amazônicos, como o siriá e o lundu, 

ajudando a popularizar essas sonoridades em todo o estado do Pará. Ele é um dos músicos mais 

importantes da música instrumental paraense reconhecido por sua capacidade de inovar o 

carimbó, sem perder suas raízes. Suas composições, que incluem sucessos como “Mambo do 

Cupijó”, são tocadas até hoje em festas populares, sendo parte fundamental da cultura musical 

do Pará. 

Mestre Diquinho, também de Marapanim, foi um dos grandes nomes da cultura do 

carimbó tradicional. Ele foi responsável por ensinar novas gerações de músicos e dançarinos 

sobre a tradição do carimbó de raiz, mantendo viva essa arte nas comunidades locais. Seu 

trabalho sempre teve forte ligação com o patrimônio cultural de sua cidade, onde ajudou a 

organizar festivais e eventos em torno do carimbó. 

Dona Onete, Ionete da Silveira Gama, mais conhecida atualmente como “Rainha do 

Carimbó Chamegado”, é uma figura contemporânea que, mesmo tendo iniciado sua carreira 

musical tardiamente, se tornou uma das principais embaixadoras do carimbó moderno. Nascida 

 
78 



em Cachoeira do Arari, no Marajó, ela mistura elementos do carimbó com outras influências, 

criando um som inovador. Suas letras falam sobre o amor, a natureza e a cultura amazônica, e ela 

é hoje um símbolo da resistência e renovação do carimbó. 

O carimbó é especialmente forte nas regiões litorâneas do Pará, como Marapanim, 

Salinas e Curuçá, onde ainda se mantém vivo nas festas comunitárias e eventos tradicionais. No 

entanto, sua presença também se faz sentir em cidades maiores, como Belém, onde há grupos 

dedicados a promover e preservar essa tradição. Além do Pará, o carimbó também influenciou 

outros ritmos e danças da Amazônia e até de estados vizinhos, como o Amapá. A revitalização e 

difusão do carimbó nas últimas décadas, especialmente por meio de festivais e grupos folclóricos, 

permitiram que o ritmo se tornasse conhecido nacionalmente, garantindo que essa expressão 

cultural paraense siga vibrante e cheia de vida. 

 

REFERÊNCIAS  
 
COSTA, José Belém da. Cantando e contando história: um estudo do Carimbó em Belém do 
Pará no período de 1970 a 1980. 2010. Dissertação (Mestrado) – Universidade Estadual Vale do 
Acaraú, UVA, CE, 2010. 
 
FERREIRA, Gleison G. A dança como patrimônio cultural imaterial: uma resenha crítica do 
inventário nacional de referências culturais sobre o carimbó. In: CAMARGO, Giselle Guilhon 
Antunes (org.). Antropologia da dança II: pesquisa do CIRANDA – Circuito Antropológico 
da Dança. Florianópolis: Insular, 2015.  
 

 
79 



DO RECÔNCAVO ÉS JOIA
PRECIOSA...

“A cultura de um povo é um ato de força, é um ato
revolucionário.”

RUBENS DOS SANTOS CELESTINO



CAPÍTULO XIII 
 

 
 

DO RECÔNCAVO ÉS JOIA PRECIOSA… 

 

 

 
Rubens dos Santos Celestino 

 
 

 

 

A cidade de São Francisco do Conde, na qual resido desde a minha idade mais tenra, faz 

parte da Região Metropolitana de Salvador. Contudo, sua história e cultura têm e guardam 

fortes traços e laços com o Território de Identidade do Recôncavo Baiano. 

Neste sentido, a cidade é muito expressiva por conta do seu legado ancestral, histórico e 

cultural, constituída de riquezas arquitetônicas e manifestações culturais, sem deixar de 

mencionar, é claro, as belezas naturais. Toda essa riqueza advém das contribuições dos povos 

indígenas, portugueses e, principalmente, dos africanos e afro-brasileiros. 

Falar de São Francisco do Conde perpassa significativamente por memórias e narrativas 

orais que transcendem a história oficializada da cidade, pois os grupos culturais mantêm 

presentificadas e salvaguardadas, de maneira orgânica e latente, muitas existências e reexistências 

invisibilizadas pela colonialidade e pelo racismo. Em outras palavras, a cultura de um povo é um 

ato de força, é um ato revolucionário. 

Desse modo, trago aqui um pequeno panorama dos patrimônios materiais e imateriais 

da minha cidade. Cidade de muitas ladeiras, casarios, igrejas, artistas, brincantes e muito mais; 

 
81 



um lugar em que a natureza foi imensamente generosa. Afinal, São Francisco do Conde tem uma 

vista privilegiada da Baía de Todos os Santos. 

Assim, quero começar citando alguns monumentos históricos, como: Convento de 

Santo Antônio, Igreja Matriz de São Gonçalo, Casa de Câmara e Cadeia, Sobrado do Engenho 

Cajaíba, Igreja Nossa Senhora Luz do Monte, Casa Natal de Mário Augusto Teixeira de Freitas, 

Fazenda Engenho D’Água, Imperial Escola Agrícola (fachada), entre outros. 

Como já sinalizei, a cidade tem uma expressiva cultura, como: Bumba-meu-boi, 

Paparutas, Nega Maluca, Lindroamor, Capabode, Mandus, Amigo Folhagem, Meninos de Lama, 

Afoxé, Reisado, Samba de Roda, Samba Chula, Mascarados e Caretas, Grupo Percussivo, 

Capoeira, Maculelê, Burrinhas, Esmola Cantada. 

Nesse celeiro cultural, destaca-se a variedade dos grupos de samba, em especial a Chula, 

por conta da sua cadência, acompanhada pelo som da viola machete, uma marca emblemática do 

samba do Recôncavo Baiano, como, por exemplo, o reconhecido e premiado grupo Samba Chula 

da Pitangueira. Este grupo busca manter vivo o uso e a fabricação desta tradicional viola. 

Com isso, é importante citar outros grupos que fazem desse ritmo musical um grande 

motivo de orgulho: Samba Amigos Guerreiros, Samba Raízes de São Francisco, Samba Duro de 

Maromba, Samba São Gonçalo, Samba Filhos de São Francisco, Samba Raízes do Monte, Samba 

Crioula, Samba Coral das Marisqueiras, Samba Raízes de Angola, Chula Poder do Samba, 

Samba Chula Renovação, Samba de Roda Filhos de Zezinho e Sua Gente, Samba Chula Os 

Filhos de Zé, Mistura do Samba. 

Estes grupos se apresentam em diferentes eventos dentro e fora desta cidade, o que me 

provoca a pensar sobre a valorização efetiva desses grupos em diferentes espaços formativos e 

eventos culturais, contribuindo, assim, para a preservação desta tradição que revela a essência da 

nossa gente, seja por meio de editais públicos, patrocínio de empresas privadas, bolsas para 

mestres e mestras, etc. 

 
82 



No samba de roda e no samba chula existem repertórios e dinâmicas variadas, como, 

por exemplo, há grupos em que as sambadeiras não podem entrar na roda enquanto os homens 

estiverem cantando; estas só entram e fazem o seu solo quando inicia a parte instrumental, ao 

som da viola e da percussão. Já há grupos que não aceitam que os/as espectadores/as entrem na 

roda, e outros grupos onde os homens não podem sambar, entre outras características. 

Muitas cantigas que fazem parte do repertório musical desses grupos tratam de 

conflitos amorosos, desafios e/ou provocações, versos e poesias, galanteios, religiosidade, etc. É 

uma explosão de criatividade contagiante que combina, majestosamente, letra, melodia e muito 

samba no pé. 

Vale destacar que, conforme os/as pesquisadores/as, o samba de roda surgiu na Bahia, 

mais especificamente no Recôncavo Baiano, a partir das festividades do candomblé, sendo um 

notório legado deixado pelos/as africanos/as escravizados/as nessa região a partir do século XIX. 

Desta maneira, o samba de roda é uma relevante marca da identidade afro-brasileira. 

Neste sentido, o samba de roda foi registrado como patrimônio cultural brasileiro pelo 

IPHAN, em 2004, sendo reconhecido como patrimônio imaterial da humanidade pela 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO), em 2005. 

Este reconhecimento revisita os seus valores material, simbólico e afetivo para a história 

e cultura de nosso país. E, como tal, requer a devida e merecida valorização e preservação, já que a 

sua riqueza ancestral nos conecta com uma herança africana e afro-brasileira de muita força e 

beleza étnico-racial. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ESPÍRITO SANTO, José Jorge do. Resgate de uma riqueza cultural. São Francisco do 
Conde, 1998. 
 
OTT, Carlos. Monumentos históricos e artísticos do município de São Francisco do 
Conde. Prefeitura Municipal de São Francisco do Conde, Bahia: Revista Alfa Gráfica e 

 
83 



Editora Ltda, 1987. 
 

 
84 



EU VOU MOSTRAR PRA
VOCÊS COMO SE DANÇA

O BAIÃO
“A cultura do forró, especialmente a da dança, é resgatada no

cotidiano da cidade.”

LARISSA LESL IE  SENA F IUZA BISPO



CAPÍTULO XIV 
 

 
 

EU VOU MOSTRAR PRA VOCÊS COMO SE DANÇA O BAIÃO: 
a cultura do forró na terra do axé 

 

 
 
Larissa Leslie Sena Fiuza Bispo 
 
 
 
 
 

Domingo, primeiro dia da semana, o dia passa na maresia ou na rapidez que se deseja. 

Às 19h, ela tem um encontro marcado em um salão todo “entalcado”, com a zabumba, o 

triângulo e a sanfona à espera dela e dos amantes do forró. O sanfoneiro não alivia e nem se 

lembra da segunda-feira que nos espera. E ela só quer se jogar na dança, como se fosse aliviar 

todas as possíveis tensões da semana que continuam por vir. Um anestésico, será? Na dúvida, ela 

canta, dança, se encanta com as passadas de perna, as jogadas de braço e o “chorar da sanfona 

sentida”. A noite passa voando, a semana se inicia e parece rastejar até a chegada de mais um 

Forró do Talco. 

Ouso iniciar esta narrativa com um exercício de escrita sobre um acontecimento que, 

para mim e para muitos admiradores do forró em Salvador, é tão corriqueiro. O Forró do Talco é 

um baile de forró que acontece todos os domingos, com o anfitrião sanfoneiro Jô Miranda e 

convidados. Trata-se de um encontro de pessoas admiradoras do forró, em sua maioria 

frequentadores(as) de escolas de dança, que aproveitam a oportunidade para colocar em prática o 

 
86 



que aprendem. Esse é apenas um dos eventos de forró que acontecem na cidade de Salvador que, 

se observarmos sua agenda, pode oferecer bailes de forró praticamente todos os dias da semana. 

Ainda que Salvador–BA seja conhecida por sediar a maior festa popular do Brasil, o 

Carnaval e por lançar diversos hits musicais e artistas do gênero axé music para o mundo, a 

cultura do forró, especialmente a da dança, é resgatada no cotidiano da cidade. Há uma 

quantidade expressiva de pessoas que se declaram forrozeiras para além do mês de junho e das 

tradicionais festas juninas. Escolas de Forró movimentam a cena baiana com o intuito de 

compartilhar os diversos estilos da dança e evitar que as mudanças no gênero musical façam com 

que esqueçamos suas raízes sertanejas e os pilares do baião, xaxado e xote. 

Dessa forma, temos forró o ano inteiro, com escolas espalhadas por diversos bairros e, 

além disso, academias que oferecem aulas desse ritmo para interessados(as), configurando 

relações de lazer, interação e bem-estar. Nesse movimento, pessoas procuram esses espaços por 

motivos diversos, o que acaba desencadeando outras formas de encontro, como os "particulinos" 

— encontros para dançar ou apreciar a dança em espaços públicos, ou privados. Essa vivência vai 

ao encontro do que expressam Nascimento e Ortega (2018, p. 48), ao afirmarem a forte ligação 

entre as práticas de sociabilidade, festas e danças: ir ao forró, assim como ir ao samba, podia 

significar divertir-se, dançar, interagir com outras pessoas e consumir música. 

De acordo com Silva (2003), o forró pode ser classificado em três categorias: forró 

tradicional, forró universitário e forró eletrônico. Além do conhecido “dois pra lá e dois pra cá” 

ação performática característica do forró pé de serra ou tradicional, vale destacar que, em 

Salvador, surgiu uma forma diferente de dançar, articulando o gingado baiano com movimentos 

da capoeira: o estilo de dança Cabrueira. Criado pela Escola de Dança Cabrueira, é caracterizado 

por jogadas de pernas chamadas de pedaladas e travadas. Esse estilo, embora surgido no forró, 

hoje também é dançado em outros ritmos, como o axé. 

 

REFERÊNCIAS  

 
87 



NASCIMENTO, R.; ORTEGA, R. Microeconomias afetivas e globais do forró na Península 
Ibérica. Cadernos de Arte e Antropologia, v. 7, n. 1, 2018. Disponível em: 
http://journals.openedition.org/cadernosaa/1372. Acesso em: 20 out. 2024. 
 
SILVA, E. L. Forró no Asfalto: mercado e identidade sociocultural. São Paulo: Annablume, 
2003. 

 

 
88 

http://journals.openedition.org/cadernosaa/1372
http://journals.openedition.org/cadernosaa/1372


FESTIVAL DA DIVERSIDADE
CULTURAL LGBTQIAPN+ DE

ITUIUTABA
“O Festival da Diversidade Cultural LGBTQIAPN+

configura-se, portanto, como um instrumento de luta
simbólica e política pela visibilidade, pela valorização das
subjetividades LGBTQIAPN+ e pela democratização do

acesso à produção e fruição cultural.”

LUIZ  GUSTAVO DE SOUZA ARAÚJO
MARCELO VITOR RODRIGUES NOGUEIRA

BRANCA MARIA VIE IRA GOMES
DAIANE APARECIDA CINTRA



CAPÍTULO XV 
 

 
 

FESTIVAL DA DIVERSIDADE CULTURAL LGBTQIAPN+ DE 
ITUIUTABA: expressões artísticas como resistência e protagonismo 

social (Micareta da Diversidade) 

 

 

Luiz Gustavo de Souza Araújo  
Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira 
Branca Maria Vieira Gomes  
Daiane Aparecida Cintra  

 

 

 

A proposta do Festival da Diversidade Cultural LGBTQIAPN+ de Ituiutaba, situada 

no município mineiro de Ituiutaba–MG, constitui-se como uma relevante iniciativa voltada à 

valorização das expressões culturais da comunidade LGBTQIAPN+. Ao reconhecer a 

pluralidade de vivências e manifestações artísticas dessa população, o projeto objetiva romper 

com os modelos hegemônicos que reduzem a cultura LGBTQIAPN+ a estereótipos 

superficiais — como o uso excessivo de cores e brilho — e propõe uma reconfiguração dessa 

imagem, destacando a diversidade de experiências, tradições e modos de existência que 

compõem essa comunidade. 

Cultura, conforme compreendida nesta proposta, ultrapassa a dimensão estética e 

simbólica, abarcando elementos como língua, culinária, religiosidade, musicalidade, 

vestimentas, entre outros traços identitários que refletem a construção social e histórica de um 

grupo. A proposta do festival visa, portanto, visibilizar essas múltiplas manifestações 

 
90 



culturais, promovendo o protagonismo da população LGBTQIAPN+ em um espaço de 

resistência, celebração e troca de saberes. 

O evento está estruturado em três etapas principais: (1) divulgação e disseminação de 

informações sobre a arte e cultura LGBTQIAPN+, com ênfase especial na arte drag queen; 

(2) intervenção artística protagonizada por artistas LGBTQIAPN+; e (3) realização do festival 

propriamente dito, com apresentações culturais presenciais. Um dos diferenciais do projeto é 

o investimento em estratégias digitais para ampliar o alcance da proposta, utilizando mídias 

sociais, canais de rádio e televisão locais, além do envio de material a órgãos públicos e 

instituições culturais. 

Destaca-se a intenção de produção de um material audiovisual como resultado do 

festival, com o propósito de registrar e enaltecer a arte drag enquanto expressão artística e 

política. A drag queen, figura de destaque dentro da cultura LGBTQIAPN+, representa uma 

linguagem cênica que articula performance, música, moda, maquiagem e discurso crítico, 

sendo uma ferramenta potente de resistência, subversão de normas de gênero e afirmação 

identitária. 

O público-alvo da iniciativa é amplo e diverso. Estima-se atingir diretamente cerca 

de 500 pessoas e, indiretamente, aproximadamente 1.500 indivíduos, incluindo membros da 

comunidade LGBTQIAPN+, estudantes, artistas locais e a população ituiutabana de modo 

geral. O projeto busca, assim, construir espaços de acolhimento e pertencimento, permitindo 

que indivíduos LGBTQIAPN+ se reconheçam em suas múltiplas formas de ser, fazer arte e 

existir. 

Com base na realidade cultural de Ituiutaba, a proposta reconhece a necessidade de 

quebrar paradigmas e combater preconceitos ainda vigentes na sociedade, reafirmando a 

cultura como ferramenta de transformação social. O Festival da Diversidade Cultural 

LGBTQIAPN+ configura-se, portanto, como um instrumento de luta simbólica e política pela 

visibilidade, pela valorização das subjetividades LGBTQIAPN+ e pela democratização do 

acesso à produção e fruição cultural. 

Em síntese, trata-se de um projeto que promove a arte LGBTQIAPN+ e propõe um 

redesenho das relações sociais locais por meio da cultura, contribuindo para a construção de 

uma sociedade mais plural, inclusiva e democrática. A iniciativa vai ao encontro dos 

 
91 



princípios de cidadania cultural e dos direitos humanos, sendo, por isso, de fundamental 

importância para a afirmação de identidades, o fortalecimento de vínculos comunitários e a 

promoção de uma cultura de paz e respeito à diversidade. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ARAÚJO, L. G. S. de. A cidade das travestis: territorialidades e a produção dos lugares da 
invisibilidade social em uma cidade média, Ituiutaba–MG. 2019. 49 f. Trabalho de Conclusão de 
Curso (Graduação em Geografia) – Universidade Federal de Uberlândia, Ituiutaba, 2021. 
 
ARAÚJO, Maria Fernanda Goulart. Trabalho, direitos e sexualidade: experiências de travestis e 
transexuais na cidade de Uberlândia–MG. 2019. Dissertação (Mestrado em Serviço Social) – 
Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2019. 
 
BUTLER, Judith. Antígona: o parentesco entre a vida e a morte. Tradução de Sérgio Cardoso. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 
 
BUTLER, Judith. Caminhos divergentes: o que o marxismo tem a dizer sobre gênero?. 
Tradução de Fernanda Siqueira. São Paulo: Boitempo, 2015. 
 
HARVEY, David. Cidades rebeldes: do direito à cidade à revolução urbana. Tradução de Daniel 
Lopes. São Paulo: Martins Fontes, 2014. 
 
LEFEBVRE, Henri. O direito à cidade. Tradução de Rubens Eduardo Frias. São Paulo: Centauro, 
2001. 
 
SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. 4. ed. São Paulo: 
EdUSP, 2006. 
 
VARANDA, Wagner. A dicotomia público/privado e os fundamentos patriarcais do Estado 
moderno. Revista de Estudos Feministas, v. 27, n. 1, p. 31–46, 2019. DOI: 
https://doi.org/10.1590/0104-026X2019v27n1p31. 
 
 

 
92 

https://doi.org/10.1590/0104-026X2019v27n1p31
https://doi.org/10.1590/0104-026X2019v27n1p31


MARACATU E A
EXPRESSÃO POPULAR DA

PRODUÇÃO CULTURAL
AFROBRASILEIRA

“O maracatu corresponde a uma dança dramática tradicional
de origem afrodescendente que faz parte da cultura cearense.”

RAQUEL  CÉL IA S ILVA DE  VASCONCELOS SANTOS



CAPÍTULO XVI 
 

 
 

MARACATU E A EXPRESSÃO POPULAR DA PRODUÇÃO 

CULTURAL AFROBRASILEIRA 

 

 
Raquel Célia Silva de Vasconcelos Santos 

 
 

 

Atualmente, as práticas culturais em Fortaleza são mediadas pelo direito de acesso à 

cultura, consequentemente, pela democratização da mesma àqueles que estão longe dos 

espaços privilegiados de acesso às diversas formas de produção cultural no Estado do Ceará, 

especialmente na capital cearense, cuja população, de acordo com o último censo do IBGE 

(2024), chega a aproximadamente 2.575.000 pessoas. Isso corresponde a 7.775 habitantes por 

quilômetro quadrado. Esse contingente populacional precisa de espaços de convivência 

cultural, sobretudo porque o maior número de pessoas habita as periferias de Fortaleza, que 

necessitam expressar suas produções culturais, especialmente aquelas correspondentes às 

tradições afro-brasileiras. 

A exemplo disso, temos os brincantes de maracatu na cidade de Fortaleza, que, todo 

carnaval, vão para a Avenida Domingos Olímpio festejar o Carnaval do Cortejo aos Reis e 

Rainhas Negras, apoiando e valorizando uma das festas mais populares, cuja participação nos 

desfiles é composta por pessoas que habitam as periferias de Fortaleza. A referida avenida 

torna-se um espaço cultural que fomenta o direito à cultura das pessoas que acreditam na 

contribuição negra às danças afrodescendentes. Durante o ano, os maracatus cearenses 

trabalham para que o desfile na avenida não caia no esquecimento da população. 

 
94 



O cortejo só é possibilitado pela resistência de um grupo de pessoas envolvidas na 

efetivação, manutenção e apresentação do desfile carnavalesco que acontece anualmente 

durante o carnaval na cidade de Fortaleza. O Maracatu Nação Fortaleza faz parte do ciclo 

carnavalesco da capital cearense, fundado em 25 de março de 2004, em comemoração ao Dia 

do Maracatu e aos 120 anos da abolição dos escravizados no Ceará. 

O Maracatu Nação Fortaleza tem como objetivo incluir crianças e adolescentes no 

ambiente da cultura afro-brasileira, com o intuito de promover a participação efetiva das 

novas gerações, dando continuidade ao trabalho e à dedicação dos antigos mestres do 

maracatu cearense. Suas atividades dizem respeito a um trabalho voltado à qualidade e à 

pesquisa. 
na elaboração do vestuário e dos adereços de seus componentes, ensejando a 
investigação histórica e o caráter inovador de seus temas, timbres e ritmos, além de 
priorizar a participação de seus brincantes em todos os setores do folguedo, o 
Maracatu Nação Fortaleza foi selecionado como Ponto de Cultura em Edital do 
Ministério da Cultura e da Secretaria de Cultura do Estado do Ceará, com uma 
proposta de desenvolver oficinas, cursos, palestras e outras atividades que 
contemplam conhecimentos diretamente ligados ao universo dos maracatus e 
também diversas formas de habilidade e manuseio de materiais para confecção de 
figurino, adereços e demais componentes para as apresentações do grupo. 
(MARACATU NAÇÃO FORTALEZA, 2024, on-line). 

 

Calé Alencar (fundador) e demais brincantes acreditam que o “Maracatu Nação 

Fortaleza tem como premissa a apresentação de temas que homenageiam personagens e fatos 

importantes da história do Brasil e de outros povos, seja no aspecto cultural, social, artístico ou 

político.” (ALENCAR, 2024, s/p). Neste ano, o Maracatu Nação Fortaleza completou 20 anos e, 

para comemorar seu aniversário, no domingo, 11 de fevereiro de 2024, levou para a avenida o 

tema “MÃE CONGA, MÃE PRETA GUERREIRA. SARAVÁ, UMBANDA BRASILEIRA”. 

O tema do maracatu de 2024 teve como intenção lançar um olhar sobre a religiosidade 

das religiões de matrizes africanas, que precisam ser respeitadas, pois o convívio entre crenças 

diferentes deve estar pautado no respeito. No tema apresentado, foram cultuadas entidades do 

mundo espiritual, especialmente as de influências africanas, do espiritismo e da pajelança 

 
95 



indígena. Na página virtual do Maracatu Nação Fortaleza, é possível verificar qual foi a intenção 

dos organizadores ao escolherem o tema supracitado. 

 

Com a intenção de homenagear a trajetória e os praticantes da umbanda, o Maracatu 
Nação Fortaleza tem como proposta a realização de um desfile realçando a 
personagem central a que se refere a loa, ou seja, a entidade Conga Baiana, 
dando-lhe a mesma importância que os indígenas dão aos seus pajés, que os 
africanos dão aos seus griôs, guardiões da sabedoria. O tema faz referência a 
personagens de relevo da história do carnaval e do maracatu, a exemplo de 
Raimundo Boca Aberta, Zé Bem Bem, Benoit, Mestre Juca do Balaio e Afrânio de 
Castro Rangel, ao mesmo tempo em que inclui os líderes abolicionistas cearenses 
Pedro Artur de Vasconcelos e Francisco José do Nascimento, o Dragão do Mar. Para 
homenagear os 200 anos da Confederação do Equador, o tema inclui o nome de 
Tristão Gonçalves de Alencar Araripe, líder dos levantes republicanos no Ceará, que 
também participou da Revolução Pernambucana de 1817 ao lado de seus irmãos e de 
sua mãe, Bárbara de Alencar. Todas estas referências procuram enfatizar a 
importância da luta permanente pela liberdade, seja de expressão religiosa, artística 
ou política. (MARACATU NAÇÃO FORTALEZA, 2024, on-line). 

 

O maracatu corresponde a uma dança dramática tradicional de origem afrodescendente 

que faz parte da cultura cearense. Nele, há um cortejo formado por baliza, porta-estandarte, 

indígenas brasileiros e nativos africanos, negras e baianas, negras da calunga e do incenso, 

balaieiros, casal de pretos velhos, pajens, tiradores de loas e batuqueiros, em reverência a uma 

rainha negra e sua corte real. No Ceará, o povo caboclo costuma usar uma mistura de fuligem, 

talco, óleo infantil e vaselina em pasta para pintar o rosto de negro. 

O ritmo do maracatu cearense só é possível porque existe um grupo de percussão no 

qual são incluídas caixas utilizadas sem esteira para acentuar a batida grave, surdos, bumbos, 

ganzás, chocalhos e triângulos — também chamados de ferros — confeccionados com molas de 

transporte pesado, conferindo-lhes um timbre característico e uma sonoridade acentuada, que 

lhes permite destacar-se dos demais instrumentos. O responsável pelo canto das toadas é o 

macumbeiro ou tirador de loas, cujo enfoque recai sobre temas ligados à cultura, à religião e à 

história da África e do Brasil. 

Por certo, manifestações culturais como o Maracatu Nação Fortaleza precisam de 

espaço e projetos que mobilizem também programações culturais (apresentações artísticas 

 
96 



diversas, tanto da produção artística da periferia quanto de outros eixos culturais, e de 

manifestações da cultura popular da comunidade onde se situam e de outras comunidades 

tradicionais). A prática do maracatu permite manifestações culturais produzidas por grupos 

sociais que tradicionalmente ficavam à margem das produções culturais, sobretudo pelo espaço 

geográfico, sem privilégio de acesso à cultura, como as periferias das grandes cidades. Em 

Fortaleza, não seria diferente, apontando que as culturas são, portanto, dinâmicas, flexíveis e 

históricas. Podemos, então, afirmar que 

 
uma cultura é um conjunto de saberes, de savoir-faire, regras, estratégias, hábitos, 
costumes, normas, interdições, crenças, ritos, valores, mitos, idéias, aquisições, que 
se perpetua de geração em geração, reproduz-se em cada indivíduo e alimenta por 
geração e regeneração a complexidade individual e a complexidade social. A cultura 
constitui, assim, um capital cognitivo, técnico e mitológico não inato.  (Morin, 2002, 
p. 300 apud Martinazzo; Schmidt; Burg, 2014, p. 6) 

 

Portanto, as formas culturais correspondem a processos de simbolização perpassados 

por diferenças étnicas, religiosas, artísticas, de conhecimento, crenças, gênero e concepções de 

vida, que implicam um campo da moral como manifestação humana passível de transformação 

e/ou mudança sócio-histórica. Isso pode ser visto no Maracatu Nação Fortaleza. Assim, podemos 

afirmar que os brincantes de maracatu promovem ações formativas, sócio-artísticas, atendendo a 

um grupo significativo de crianças, jovens e adultos que fazem do carnaval cearense uma 

expressão cultural singular. 

Os brincantes do maracatu impulsionam a montagem de experimentos cênicos, de 

danças e performances que alcançam um público que acredita ser possível valorizar as 

manifestações populares locais da cidade de Fortaleza, além de encantar turistas com os cortejos 

resultantes das diversas atividades que estão por trás da realização do Maracatu. Eles se preparam 

durante todo o ano que antecede o carnaval para brilharem na Avenida Domingos Olímpio, na 

capital cearense. Vale ressaltar que, nos três meses que antecedem o carnaval, os ensaios são 

abertos ao público que deseja conhecer os bastidores dos brincantes, podendo também participar 

 
97 



do desfile, caso queiram integrar o cortejo durante o carnaval, algo muito comum no Maracatu 

Solar, que tem como organizador e fundador o cantor e compositor Pingo de Fortaleza. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ALENCAR, Calé. Maracatu Nação Fortaleza: 2024 vinte anos. 2024. Disponível em: 
https://www.nacaofortaleza.com/. Acesso em: 20 dez. 2023. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). População 
estimada: IBGE, Diretoria de Pesquisas, Coordenação de População e Indicadores Sociais, 
Estimativas da população residente com data de referência 1º de julho de 2024. Disponível em: 
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/ce/fortaleza.html#:~:text=Fortaleza%20*%20312%2
C353%20km%C2%B2%20[2024]%20*%202.428.708,nascidos%20vivos%20[2022]%20*%2012.6
73.913.825%2C45%20R$%20[2023]. Acesso em: 20 dez. 2023. 
 
MORIN, Edgar. O método 5: a humanidade da humanidade: a identidade humana. Porto 
Alegre: Sulina, 2002. 
 

 
98 

https://www.nacaofortaleza.com/
https://www.nacaofortaleza.com/
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/ce/fortaleza.html#:~:text=Fortaleza%20*%20312%2C353%20km%C2%B2%20%5B2024%5D%20*%202.428.708,nascidos%20vivos%20%5B2022%5D%20*%2012.673.913.825%2C45%20R$%20%5B2023
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/ce/fortaleza.html#:~:text=Fortaleza%20*%20312%2C353%20km%C2%B2%20%5B2024%5D%20*%202.428.708,nascidos%20vivos%20%5B2022%5D%20*%2012.673.913.825%2C45%20R$%20%5B2023
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/ce/fortaleza.html#:~:text=Fortaleza%20*%20312%2C353%20km%C2%B2%20%5B2024%5D%20*%202.428.708,nascidos%20vivos%20%5B2022%5D%20*%2012.673.913.825%2C45%20R$%20%5B2023
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/ce/fortaleza.html#:~:text=Fortaleza%20*%20312%2C353%20km%C2%B2%20%5B2024%5D%20*%202.428.708,nascidos%20vivos%20%5B2022%5D%20*%2012.673.913.825%2C45%20R$%20%5B2023


O JONGO EM PETRÓPOLIS 

“O jongo desempenha um papel fundamental na construção
da identidade afrodescendente em Petrópolis.”

ARTHUR VASCONCELOS



CAPÍTULO XVII 
 

 
 

O JONGO EM PETRÓPOLIS  

 

 

Arthur Vasconcelos 
 

 

 

 

O tema central deste texto é o jongo na cidade de Petrópolis, destacando como essa prática 

cultural afro-brasileira se enraizou na região e se desenvolveu ao longo dos anos. O jongo, também 

conhecido como caxambu, é uma expressão que combina dança, música e oralidade, trazida pelos 

africanos escravizados, particularmente os de origem banto, que trabalhavam nas lavouras de café da 

região. Em Petrópolis, o jongo ainda mantém vivas suas tradições, sendo praticado principalmente 

por grupos culturais como o Afro Serra, que têm se empenhado em preservar e disseminar essa 

manifestação afrodescendente. 

A importância do jongo como patrimônio cultural vivo vai além de sua prática física; ele 

representa uma conexão com as raízes africanas e uma forma de resistência cultural, especialmente 

em uma cidade marcada pelo apagamento histórico da contribuição afrodescendente. Além de ser 

um meio de expressão artística e social, o jongo em Petrópolis tem servido como uma ferramenta de 

integração comunitária, reunindo pessoas de diferentes idades em suas rodas e fortalecendo a 

identidade negra na cidade. Ao abordar o jongo, estamos tratando de uma cultura viva, que 

transcende gerações e promove a valorização da herança afro-brasileira. 

 
100 



O jongo chegou a Petrópolis com os africanos escravizados, que foram forçados a trabalhar 

nas fazendas de café e nas construções urbanas, incluindo o Palácio Imperial. Embora a história da 

cidade seja frequentemente associada à família imperial e à colonização europeia, o papel da 

população negra foi fundamental para o desenvolvimento da região. No entanto, o jongo, assim 

como outras tradições afrodescendentes, sofreu um apagamento considerável ao longo do tempo, 

especialmente após a abolição da escravidão, quando essas práticas culturais foram marginalizadas e 

pouco valorizadas pela sociedade local. 

Nos últimos anos, o jongo vem sendo redescoberto graças ao trabalho de grupos como o 

Afro Serra, que têm promovido sua valorização. Esses grupos realizam rodas de jongo, pesquisas 

sobre sua história e o legado de jongueiros locais, como o icônico Mestre Gogó de Ouro, uma figura 

fundamental para a cultura afro-brasileira na cidade. Por meio de iniciativas como o pedido de 

reconhecimento do jongo como Patrimônio Cultural Imaterial de Petrópolis, o objetivo é resgatar 

essa prática e garantir que as futuras gerações compreendam sua importância histórica e cultural. 

O jongo em Petrópolis mantém várias características tradicionais, mas também adquiriu 

peculiaridades que o distinguem de outras regiões. A prática do jongo envolve dois tambores 

principais, o tambu, maior e mais grave, e o candongueiro, menor e mais agudo, que guiam os 

dançarinos em suas performances dentro da roda. O ritmo, marcado pelas batidas dos tambores, 

orienta a umbigada, um gesto simbólico e central na dança. Enquanto os jongueiros giram pelo 

centro da roda, a oralidade também é um elemento fundamental, com canções que refletem a vida 

cotidiana e a resistência das comunidades afrodescendentes. 

Em Petrópolis, o jongo é praticado em locais como praças públicas e centros culturais, 

principalmente pelos grupos ligados ao movimento Afro Serra. Esses grupos também incorporam 

elementos locais à prática, como o uso de instrumentos típicos da região e adaptações nas letras das 

músicas, que frequentemente dialogam com a realidade petropolitana. As rodas de jongo são abertas 

ao público e funcionam como um espaço de celebração e aprendizado cultural, permitindo que a 

 
101 



tradição seja vivenciada não somente pelos jongueiros, mas também pela comunidade em geral, 

criando um senso de pertencimento e identidade cultural. 

A relação entre a comunidade petropolitana e o jongo vem se fortalecendo, especialmente 

nos últimos anos, com o crescimento de iniciativas de resgate e valorização dessa prática. Grupos 

como o Afro Serra realizam rodas abertas ao público, permitindo que a população local participe e 

se engaje ativamente na preservação dessa tradição. O jongo não é visto somente como uma forma 

de entretenimento, mas como um meio de integrar as pessoas e promover a cultura afro-brasileira, 

que, apesar de sua importância histórica, sofreu um apagamento significativo na cidade ao longo 

dos séculos. 

Projetos sociais de jongo desempenham um papel crucial na inclusão social, 

particularmente entre jovens de comunidades vulneráveis. Por meio da dança, do ritmo e das letras, 

esses projetos ensinam valores como respeito, disciplina e autoestima, além de promoverem o 

orgulho das raízes afrodescendentes. O jongo, nesse sentido, funciona como uma ferramenta de 

educação e resistência, oferecendo aos jovens a oportunidade de se reconectar com suas origens e 

participar de uma prática cultural que fortalece a identidade negra em Petrópolis. Essas iniciativas 

também ajudam a garantir a continuidade do jongo para as futuras gerações. 

Embora o jongo de Petrópolis tenha suas raízes nas tradições trazidas pelos africanos 

escravizados, ele também foi influenciado por outras manifestações culturais ao longo do tempo. A 

capoeira, por exemplo, é uma prática comum na cidade, e muitos capoeiristas também participam 

das rodas de jongo, criando uma interessante troca de saberes entre essas duas expressões 

afro-brasileiras. Além disso, encontros regionais e festivais de jongo possibilitam o intercâmbio 

cultural entre jongueiros de diferentes partes do país, fortalecendo a tradição e, ao mesmo tempo, 

abrindo espaço para novas influências. 

Essa troca cultural, no entanto, não significa a perda das raízes locais do jongo. Pelo 

contrário, a prática em Petrópolis continua a preservar suas características tradicionais, enquanto 

absorve influências de outros contextos e se adapta às mudanças da sociedade contemporânea. A 

 
102 



participação de mestres de jongo de outras regiões em eventos na cidade também tem sido 

importante para o fortalecimento da prática local, que se enriquece com o contato com outras 

formas de interpretação e execução do jongo, mantendo, contudo, um profundo respeito pelas 

tradições ancestrais que o originaram. 

A preservação do jongo em Petrópolis enfrenta diversos desafios, especialmente 

relacionados à falta de apoio institucional e de políticas públicas que garantam a continuidade dessa 

prática. A urbanização crescente da cidade dificulta a realização de rodas de jongo em espaços 

públicos, enquanto a ausência de financiamento para projetos culturais limita o alcance de 

iniciativas voltadas para a preservação do patrimônio imaterial afro-brasileiro. Além disso, a 

visibilidade da cultura negra em Petrópolis ainda é reduzida, e o jongo, como parte dessa herança, 

carece de maior reconhecimento por parte das autoridades e da própria população. 

Outra questão relevante é a comercialização de práticas culturais afro-brasileiras, que, 

muitas vezes, acaba diluindo suas tradições em prol de um caráter mais turístico. O jongo arrisca ser 

tratado como uma atração folclórica, sem a devida valorização de sua importância histórica e social. 

Para que essa prática seja verdadeiramente preservada, é necessário haver um esforço conjunto da 

comunidade, dos grupos culturais e das instituições públicas, com a criação de leis e incentivos que 

garantam que o jongo continue a ser transmitido de geração em geração, sem perder sua essência 

original. 

O jongo desempenha um papel fundamental na construção da identidade afrodescendente 

em Petrópolis. Ele é uma forma de resistência cultural que permite à comunidade negra manter viva 

a memória de seus ancestrais, especialmente em uma cidade cuja história oficial frequentemente 

omite ou marginaliza a contribuição afro-brasileira. Através do jongo, as pessoas se reconectam com 

suas raízes africanas, celebrando a força e a resiliência daqueles que, mesmo em condições de 

escravidão, conseguiram preservar sua cultura e transmiti-la às gerações futuras. 

A prática do jongo também é uma ferramenta de empoderamento para a comunidade 

negra de Petrópolis. Ela permite que os afrodescendentes afirmem sua identidade e reivindiquem 

 
103 



seu espaço na sociedade, destacando a importância de reconhecer e valorizar a cultura africana como 

parte integrante da formação cultural da cidade. Por meio de rodas de jongo e projetos sociais, essa 

tradição ajuda a promover o respeito pela diversidade e a inclusão social, ao mesmo tempo, em que 

educa as novas gerações sobre o legado afro-brasileiro, fortalecendo o orgulho e a autoestima da 

comunidade local. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ASSOCIAÇÃO CULTURAL NONADA JORNALISMO. Pesquisador faz etnografia do Bará 
do Mercado, Exu do Batuque Gaúcho. Nonada – Jornalismo Cultural, 20 abr. 2022. Disponível 
em: 
https://www.nonada.com.br/2022/04/pesquisador-faz-etnografia-do-bara-do-mercado-exu-do-bat
uque-gaucho/. Acesso em: 3 out. 2024. 
 
CÂMARA MUNICIPAL DE PORTO ALEGRE. Aprovado projeto que torna patrimônio 
histórico-cultural o Bará do Mercado. Câmara Municipal de Porto Alegre, 17 dez. 2020. 
Disponível em: 
https://www.camarapoa.rs.gov.br/noticias/aprovado-projeto-que-torna-patrimonio-historico-cultu
ral-o-bara-do-mercado. Acesso em: 3 out. 2024. 
 
AGUIAR, Patrícia Adorno. Um passeio por caminhos invisíveis: fontes de informação sobre o 
Bará do Mercado. Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul – UFRGS, 2015. 
Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/122430. Acesso em: 29 set. 2024. 
 

 

 

 

 
104 

https://www.nonada.com.br/2022/04/pesquisador-faz-etnografia-do-bara-do-mercado-exu-do-batuque-gaucho/
https://www.nonada.com.br/2022/04/pesquisador-faz-etnografia-do-bara-do-mercado-exu-do-batuque-gaucho/
https://www.camarapoa.rs.gov.br/noticias/aprovado-projeto-que-torna-patrimonio-historico-cultural-o-bara-do-mercado
https://www.camarapoa.rs.gov.br/noticias/aprovado-projeto-que-torna-patrimonio-historico-cultural-o-bara-do-mercado
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/122430


O REGGAE DE SÃO LUÍS

“O reggae em São Luís do Maranhão é um fenômeno cultural
que simboliza a hibridização, um processo essencial para a

formação das identidades culturais contemporâneas.”

SHEILA CRISTINA COSTA CARREIRO



CAPÍTULO XVIII 
 

 
 

O REGGAE DE SÃO LUÍS: hibridização cultural e construção de 

identidade 

 
 
 
 
Sheila Cristina Costa Carreiro 

 
 

 

 

O reggae em São Luís do Maranhão é um fenômeno cultural que simboliza a 

hibridização, um processo essencial para a formação das identidades culturais contemporâneas. 

Esse fenômeno reflete encontros e trocas culturais que reconfiguram práticas e significados, 

permitindo a criação de novas formas de expressão. Conhecida como a Jamaica Brasileira, São 

Luís construiu uma identidade única em torno do reggae, absorvendo e reinterpretando 

elementos originalmente jamaicanos. Esse processo resultou em uma expressão cultural 

legitimada socialmente, inclusive pela mídia local. 

O reggae chegou a São Luís na década de 1970 e encontrou solo fértil para se 

estabelecer. Diversas teorias buscam explicar como o ritmo jamaicano se difundiu tão 

profundamente na capital maranhense. Uma delas sugere que marinheiros da América Central 

trouxeram discos de reggae e os usaram como pagamento por serviços na cidade. Outra teoria 

aponta que as ondas de rádio caribenhas, captadas no Maranhão, criaram familiaridade com o 

 
106 



ritmo, especialmente nas periferias de baixa renda. Assim, o reggae foi ganhando espaço e 

transformou o Maranhão na Jamaica Brasileira. 

Além disso, o reggae se apropriou do cenário cultural local. A Secretaria de Turismo de 

São Luís reconheceu a importância desse estilo musical ao promover passeios que contam sua 

história na cidade. O Museu do Reggae, inaugurado em 2018 no centro histórico, é o único 

museu dedicado ao reggae fora da Jamaica. Ele abriga discos raros, radiolas e outros objetos 

históricos, como as guitarras da Tribo de Jah, um dos principais grupos brasileiros do estilo. 

Assim, o reggae deixou de ser somente um gênero musical e se transformou em um 

símbolo da identidade maranhense. Embora tenha surgido nas periferias, a cultura regueira de 

São Luís se expandiu por toda a cidade, tornando-se um motivo de orgulho local. As cores verde, 

vermelha e amarela, associadas ao reggae, misturaram-se definitivamente às paisagens urbanas, e a 

good vibe do som caribenho embala tanto turistas quanto moradores. As rodas de reggae 

ocorrem em diversos espaços públicos, como praças, escolas e centros culturais, desempenhando 

um papel fundamental na preservação e difusão dessa cultura. 

A “Esquina Bob Marley”, localizada no bairro quilombola da Liberdade, é um dos 

pontos mais icônicos da cidade. Ali, as pessoas se reúnem para celebrar o reggae e reforçar sua 

identidade afrodescendente. Esse local é mais do que um ponto de encontro; é um espaço de 

resistência cultural e integração social. Projetos sociais também utilizam o reggae como 

ferramenta de inclusão e educação, oferecendo aulas de música e dança para crianças e jovens de 

áreas vulneráveis. Essas iniciativas criam alternativas ao risco social e promovem a valorização da 

cultura local. 

Um dos principais fatores que ajudaram a popularizar o reggae em São Luís foi a 

cultura das radiolas grandes sistemas de som que promovem festas nas ruas dos bairros. 

Semelhantes aos sound systems jamaicanos, as radiolas tiveram um papel crucial na disseminação 

do reggae nos anos 1980. Durante esse período, elas passaram a tocar muito reggae, criando um 

estilo próprio e intimista, no qual o ritmo é dançado coladinho, a dois. Essa característica 

 
107 



tornou-se um traço distintivo do reggae maranhense, reforçando suas raízes culturais e 

adaptando o estilo ao contexto local. 

Além das influências jamaicanas, o reggae de São Luís foi moldado por trocas culturais 

com outras cidades e países. Festivais de reggae, que atraem artistas nacionais e internacionais, 

promovem um intercâmbio de estilos e ideias, enriquecendo a cena regueira maranhense. Apesar 

dessas influências externas, o reggae local manteve sua autenticidade, com uma identidade 

própria. Esse equilíbrio entre absorver novas influências e preservar as características locais 

reflete a adaptabilidade da cultura regueira maranhense. 

No entanto, manter o reggae como uma expressão cultural viva enfrenta desafios. A 

falta de financiamento para projetos culturais que valorizem o reggae como manifestação 

histórica e educativa é um dos principais obstáculos. A ausência de políticas públicas de apoio 

limita o desenvolvimento de atividades culturais relacionadas ao reggae, apesar de o gênero ter 

sido reconhecido como patrimônio cultural imaterial pelo Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional (IPHAN). 

Outro desafio enfrentado pelo movimento regueiro em São Luís é a ocupação de 

espaços públicos para a realização de eventos, que encontram muitas vezes resistência e 

burocracia. Além disso, a comercialização do reggae pode comprometer sua essência comunitária 

e social. Mesmo diante desses desafios, a comunidade regueira de São Luís continua 

demonstrando resiliência, utilizando o reggae como forma de resistência cultural e de valorização 

da identidade afrodescendente. 

Hoje, o reggae não é somente uma expressão musical em São Luís, mas um importante 

meio de preservação da memória dos africanos escravizados que habitaram a região, sendo um 

espaço de resistência e fortalecimento da identidade cultural. As cores vibrantes e os sons do 

reggae são parte da paisagem urbana de São Luís e representam um orgulho para a comunidade 

local, especialmente ao ver o gênero ser representado em eventos regionais e nacionais. Esses 

 
108 



eventos não somente reforçam o sentimento de pertencimento da comunidade, mas também 

promovem a valorização da cultura afro-maranhense, conectando o passado com o presente. 

O reggae em São Luís é uma manifestação cultural viva que vai além do entretenimento, 

abrangendo história, arte e comunidade. Para que essa prática continue relevante, é fundamental 

promover apoio institucional, criar mais espaços de divulgação e incentivar a participação da 

juventude. Preservar e valorizar o reggae significa preservar a história e a cultura da população 

afrodescendente do Maranhão, garantindo que suas lutas e tradições sejam contadas e celebradas. 

A juventude desempenha um papel essencial nesse processo, ao ser ela que dará 

continuidade às tradições e práticas culturais relacionadas ao reggae. Incentivar a participação 

dos jovens em rodas de reggae, oficinas culturais e eventos relacionados ao gênero é uma forma 

de manter viva a chama dessa tradição. Além disso, o uso do reggae como ferramenta educativa 

em projetos sociais é uma estratégia poderosa para aproximar a juventude de suas raízes culturais, 

ao mesmo tempo, em que promove valores de convivência, respeito e inclusão. 

Por fim, é crucial que o reggae em São Luís seja reconhecido como um patrimônio que 

transcende o espaço da diversão e do lazer, sendo também um símbolo de resistência e de luta por 

justiça social. A cultura regueira, ao incorporar elementos da diáspora africana e adaptá-los ao 

contexto local, reafirma a importância da preservação da história e da cultura afro-brasileira. 

Preservar o reggae é, portanto, preservar uma parte essencial da identidade maranhense, que 

segue se transformando e se enriquecendo por meio da interação com diferentes influências 

culturais, sem perder suas características autênticas e comunitárias. 

 
REFERÊNCIAS  
 
MORAIS, Maria do Carmo Lima; ARAÚJO, Patrícia Carla Viana. O reggae, da Jamaica ao 
Maranhão: presença e evolução. In: ENCONTRO DE ESTUDOS MULTIDISCIPLINARES 
EM CULTURA, 4., 2008, Salvador. Anais… Salvador: ENECULT, 2008. Disponível em: 
http://www.cult.ufba.br/enecult2008/14539.pdf. Acesso em: ago. 2024. 
 

 
109 

http://www.cult.ufba.br/enecult2008/14539.pdf
http://www.cult.ufba.br/enecult2008/14539.pdf


SILVA, Carlos Benedito Rodrigues da. Da terra das primaveras à ilha do amor: reggae, lazer e 
identidade cultural. São Luís: EDUFMA, 1995.  
 
REVISTA TRIP. Maranhão, terra do reggae no Brasil. Disponível em: 
https://revistatrip.uol.com.br/trip/maranhao-terra-do-reggae-no-brasil. Acesso em: 14 maio 
2025. 
 

 

 
110 

https://revistatrip.uol.com.br/trip/maranhao-terra-do-reggae-no-brasil
https://revistatrip.uol.com.br/trip/maranhao-terra-do-reggae-no-brasil


O SAMBA DE RODA
JACUIPENSE

“O samba promove a cultura, traduz a alegria de um povo
sofrido e aguerrido.”

ANA L ISE  COSTA DE  OLIVEIRA



CAPÍTULO XIX 
 

 
 

O SAMBA DE RODA JACUIPENSE: memória e resistência 

 

 
 
Ana Lise Costa de Oliveira 

 
 

 

 

Eles e elas vieram em vários navios negreiros, escravizados, trancafiados em porões. Do 

outro lado do Atlântico, aqui em terras brasileiras chegaram e, se seus corpos, sua pátria, sua 

família foram arrancados, só lhes restaram a memória, o conhecimento adquirido com seus griôs 

e mais velhos africanos para servir de acalanto e resistência. Um dos mais importantes legados 

advindos dos nossos povos africanos, em meio a dores e sofrimentos de séculos de escravidão, foi 

o samba. A UNESCO reconheceu o samba de roda como Patrimônio Cultural Imaterial da 

Humanidade no ano de 2005. Hoje, ele é patrimônio e herança cultural afro-brasileira. 

É dele que vamos dialogar e destacar como um legado que atravessou tanto tempo e 

colaborou na construção da identidade da nossa nação afro-brasileira, e vem se eternizando de lá 

para cá em nosso sertão baiano com suas nuances diversas. 

O samba de roda surgiu na Bahia, no século XVII. É um estilo musical popular 

brasileiro. Trata-se de uma variante do samba com raízes africanas, que reúne diversas músicas, 

poemas, rimas e danças. Surgiu de um estilo musical africano, o Semba, trazido para o Brasil com 

a chegada de escravizados angolanos. Seus primeiros registros datam de 1860. Nas antigas 

 
112 



senzalas, os negros escravizados, para se divertirem mediante as duras penas da escravidão, se 

reuniam nos terreiros e, com versos e batucadas, com instrumentos simples do próprio trabalho e 

suas vozes e mãos empalmadas potentes, trocavam os lamentos de dor pela alegria de sobreviver e 

resistir nessas terras brasileiras.​

 Os indígenas e caboclos, lentamente, foram agregando ao samba elementos de canto e toque, 

como o chocalho. Alinhado a isso, também houve uma mesclagem com os traços culturais 

trazidos pelos portugueses menos abastados, como a viola, o pandeiro e a própria língua 

portuguesa. 

Com o período republicano e a “abolição da escravatura”, o samba foi se espalhando 

pelo país e se popularizando nos interiores, nas roças, fazendas, favelas e também nas grandes 

cidades. Por volta dos anos 1960, por influência do toque de brasilidade da Semana de Arte 

Moderna, dos artistas da terra amantes da cultura brasileira, a exemplo de Vinicius de Moraes e 

Dorival Caymmi, o samba passou a ser mais fortemente reconhecido na região do Recôncavo 

Baiano. A expressão reúne tradições culturais trazidas pelos africanos escravizados, como o culto 

aos orixás e caboclos, e a comida de azeite. 

Das bandas do Recôncavo, o samba adentrou o sertão baiano e veio alegrar nossa terra, 

Riachão do Jacuípe. Nosso município tem 146 anos de existência e situa-se no centro-norte do 

Estado, no território da Bacia do Jacuípe. Os primeiros grupos de samba de roda surgiram com 

os agricultores nas lavouras de milho, mandioca, sisal e demais produtos da terra. 

De acordo com Seu Misael, um sambador local, o grupo de Samba das Pedrinhas é o 

mais antigo da cidade, com 147 anos de existência, fundado pelo agricultor Seu Zuza. Os jovens 

agricultores, para se divertir depois de uma longa jornada de trabalho, se reuniam para tocar seus 

instrumentos e tirar versos improvisados, e, a partir daí, o samba foi ganhando vida com suas 

histórias sobre a lida no campo, sobre a política local, as dores de amor, dentre outras histórias. 

Sobre as características do samba de roda: várias pessoas se reúnem em círculo para 

cantar, tocar e dançar. No que se refere à música, os instrumentos mais encontrados são a viola, 

 
113 



berimbau, agogô, chocalho, pandeiro, reco-reco e atabaque. No samba jacuipense, acrescentamos 

o prato, a colher, o enxadete e a cuia. Quanto à dança, todos do círculo são convidados a dançar 

ao centro. É mais comum que as mulheres ali presentes façam a dança, porém todos podem 

dançar, bater palmas, tocar instrumentos e cantar. 

Nos primeiros sambas jacuipenses, só os homens dançavam. A partir dos anos 1970/80, 

as mulheres passaram a rodopiar no meio da roda, o que passou a ser evitado pelos parceiros. O 

samba de roda é geralmente realizado em festividades e em terreiros de candomblé para os 

caboclos e orixás, mas também pode ser realizado em qualquer outro momento, como diversão e 

celebração coletiva, pelo prazer de cantar e sambar. 

O samba de roda jacuipense tem suas nuances diferenciadas. A brincadeira começou a 

ficar mais séria no tempo de Seu Elias. Pedrinhas, um povoado com 20 casas de pessoas da mesma 

família, há décadas atrás. O patriarca e dois de seus filhos  um deles, Misael, então com 10 anos – 

participavam e cantavam o Boi de Roça ou Batalhão, tradição que consiste em reunir 

trabalhadores rurais para fazer a colheita da roça de um vizinho. O serviço é feito regado à 

cantoria, cachaça e alimentação farta. 

Chulas e batuques animavam ainda a bata do feijão e a descasca (ou despalha) do milho, 

igualmente realizados em troca de bebida e alimentação. Para soltar os grãos das cascas, eram 

usadas varas de icó de 3 m de altura. Em parcelas (parcerias, duplas), os trabalhadores faziam 

cantorias e batiam nas vagens. Já o milho era debulhado em golpes de porretes, também ao som 

de cantorias. 

Daí em diante, em vários povoados se fazia a prática do samba em comemoração pela 

boa colheita, pelos aniversários, festas de padroeiros e até em velórios, para homenagear o morto 

sambador e/ou algum apreciador da cultura. 

No que tange aos sambadores e grupos de samba mais afamados, podemos dizer que, na 

cidade, acontece o Festival de Sambadores promovido pelas associações dos trabalhadores rurais e 

movimentos sociais, em parceria com a prefeitura municipal. Uma vez por ano, os principais 

 
114 



grupos da cidade e região se reúnem para divulgar seus trabalhos para a população e a banca 

julgadora. 

Os principais grupos de samba de roda são: Samba de Roda das Pedrinhas, Sufoco da 

Fumaça, Chuva de Prata, Grupo Ramos. Dentre os sambadores que mais se desafiavam, temos as 

batalhas de Seu Manezinho e Seu Isídrio. Ambos eram exímios criadores de versos improvisados 

que deixavam a plateia ouvinte ouriçada no samba. Os dois eram os preferidos dos fãs devido à 

rapidez com que improvisavam chulas e batuques. A fama de Isídrio e Manoel de Isaías rompeu 

os limites de Riachão do Jacuípe. 

Vale ressaltar o autor de “Quixabeira”, samba gravado por Carlinhos Brown, Gal Costa, 

Babado Novo, Mariene de Castro, Banda Cheiro de Amor, Harmonia do Samba e Maria 

Bethânia. Seu Manezinho de Isaías ficou mais famoso no Brasil, mas não ganhou nada porque, 

inicialmente, a composição foi gravada como sendo de “domínio público”. Anos mais tarde, após 

uma batalha judicial, a autoria de seu samba foi reconhecida e o mesmo indenizado, já que ele 

cita na letra o seu nome: “Fui de viagem, passei em Barreiros / Fui de viagem, passei em Barreiros 

/ Avisa a meus companheiros / Sou eu, Manoel de Isaías / Na ida levei tristeza / Na volta trouxe 

alegria / Passei pela quixabeira / Mané me deu uma carreira / Que até hoje corria. Alô, meu 

Santo Amaro / Eu vim lhe conhecer / Eu vim lhe conhecer / Samba santamarense / Pra gente 

aprender / Pra gente aprender.” 

Com a partida de Seu Manezinho e tantos outros sambadores que já ancestralizaram 

desse mundo, fazer samba de roda em terras jacuipenses se tornou um bravo desafio. Os 

sambadores que restam, a exemplo de: Seu Raimundo, Seu Tuta, Seu Misael, Seu Jorge Barbeiro, 

Seu Tentente, Seu José Cândido, dentre outros, tentam continuar esse legado com a força de seus 

ancestrais, das famílias, dos sindicatos e movimentos sociais, apesar da pouca valorização do 

poder público e privado. 

 
115 



Muitos grupos de sambadores vivem à custa de doações, fazem leilões e promovem 

pequenas festas para juntar dinheiro para manutenção e compra dos instrumentos, o figurino 

das apresentações, despesas com o transporte. 

Seu Raimundo, sambador do Grupo Ramos, nos fala da importância dessa tradição na 

cidade, porque esta já faz parte da cultura jacuipense. Para ele, são gerações de mais de um século 

que vêm apoiando esse movimento. O samba promove a cultura, traduz a alegria de um povo 

sofrido e aguerrido. São muitas as histórias de vida, décadas de dedicação para que um grupo de 

samba esteja na cidade, animando as pessoas. As festas são de respeito, mas poucos jovens 

acompanham. Ele e tantos outros sambadores se preocupam em não ter a quem transmitir esse 

legado. “A juventude conhece outros ritmos, que muitas vezes nem são da nossa vivência”, diz. 

“O que é nosso patrimônio precisamos levar adiante, de pai para filho, dos mais velhos para os 

mais novos”, afirma. 

Por outro lado, uma grata surpresa para Seu Raimundo é o interesse de sua neta Ana 

Maria pela história do grupo. Muitas meninas e mulheres têm se aproximado para conhecer e 

valorizam o grupo. É interessante notar a presença feminina na cultura jacuipense. Ela me 

permitiu entrevistar seu avô sambador e ainda participa de um projeto de educação antirracista 

na escola o qual tenho o prazer de coordenar que busca conhecer e valorizar os mestres griôs 

jacuipenses. 

Distante há 20 km da sede, no povoado de Chapada, está o jovem Daniel e um grupo de 

amigos que aprendem com o grupo de Seu Jorge Barbeiro a tocar e compor chulas, repentes e 

sambas de roda. O jovem já acompanha o grupo Chuva de Prata em suas apresentações e já 

desponta como um herdeiro desse legado. 

Em linhas gerais, pudemos perceber que o samba de roda é um dos maiores expoentes 

da cultura afro-brasileira e indígena aqui em Riachão do Jacuípe. O legado do samba vem sendo 

reforçado de geração em geração com a força dos agricultores, do povo da roça, e lá nas roças ele 

vai se forjando a cada cantoria de uma colheita, a cada festa religiosa profana também juntamente 

 
116 



com a celebração da vida e da morte. Nas esquinas, nos guetos, nas praças, nos festivais, ele, o 

samba, vai crescendo, sobrevivendo, resistindo dia a dia no pensamento e no batuque do 

cantador e no imaginário das pessoas.  

Logo, esperamos que a cultura popular ocupe um lugar de destaque nas políticas 

públicas locais. Que nossas escolas ressignifiquem suas práticas, legitimando o saber griô popular 

em seus currículos, para que crianças e jovens aprendam a amar e respeitar as memórias e 

resistências do legado afro-brasileiro e indígena. 

 

REFERÊNCIAS  
 
DORING, Katharina. Uma vida para o Samba de Roda. CULT-UFBA, 2010. 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil. Belo Horizonte: Autêntica, 
2004. 
 
OLIVEIRA, Ana Lise C.; SANTOS, Pedro L. O. A educação antirracista no ensino médio: 
escrevivências juvenis no campo e na educação profissional. In: SEMANA DE EDUCAÇÃO DA 
PERTENÇA AFRO-BRASILEIRA, 20.; FÓRUM DE EDUCAÇÃO: LEIS 10.639/03 E 
11.645/08, GÊNERO, DIVERSIDADE SEXUAL, 7., 2024. Anais... Volume 2. p. 31–40. 
 
SANDRONI, Carlos. Samba de roda: patrimônio imaterial da humanidade. Estudos 
Avançados, v. 24, n. 69, 2010. Disponível em: 
www.scielo.br/j/ea/a/dBfRTxGdpcQh4VffwpLjhMx/. Acesso em: 20 nov. 2024. 
 
SANTOS, Joel Rufino. Atrás do muro da noite: dinâmica das culturas afro-brasileiras. Brasília: 
Ministério da Cultura, 1994. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL (IPHAN). 
Dossiê do Samba de Roda do Recôncavo Baiano. Brasília: IPHAN, 2004. Disponível em: 
www.bibliotecadigital.iphan.gov.br/items/efd42d18-87ad-4e31-b3bb-c3082f893014. Acesso 
em: 20 nov. 2024. 
 

 
117 

http://www.scielo.br/j/ea/a/dBfRTxGdpcQh4VffwpLjhMx/
http://www.scielo.br/j/ea/a/dBfRTxGdpcQh4VffwpLjhMx/
http://www.bibliotecadigital.iphan.gov.br/items/efd42d18-87ad-4e31-b3bb-c3082f893014
http://www.bibliotecadigital.iphan.gov.br/items/efd42d18-87ad-4e31-b3bb-c3082f893014


UNESCO. Patrimônio Imaterial e Salvaguarda Cultural. Paris: UNESCO, 2010. Disponível 
em: unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000132540_por/PDF/132540por.pdf.multi. Acesso 
em: 20 nov. 2024. 
 

 

 

 

 
118 

http://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000132540_por/PDF/132540por.pdf.multi


O SÃO JOÃO DE JEQUIÉ-BA
“O São João de Jequié é conhecido como ‘O Melhor São João

da Bahia’, uma festa que une tradição, alegria e
desenvolvimento para a cidade e sua gente.”

MARIA VIRGINIA OLIVEIRA SANTOS



CAPÍTULO XX 
 

 
 

O SÃO JOÃO DE JEQUIÉ-BA 
 

 

 
Maria Virginia Oliveira Santos 
 
 

 

 

O São João de Jequié é uma tradição cultural que ocorre todo ano, no mês de junho. Sua 

data específica é o dia 24, mas as festas começam desde o início do mês de junho e vão até o final 

do mesmo. O São João em Jequié é conhecido como “O Melhor São João da Bahia”. A SECULT 

(Secretaria da Cultura e Turismo) é quem promove a festa, gerando grande alegria e 

entretenimento para a cidade de Jequié e região. 

A origem da festa junina está relacionada às festividades pagãs do solstício de verão na 

Europa, que foram cristianizadas e passaram a fazer parte do calendário católico. Os portugueses 

trouxeram a festa para o Brasil durante o período colonial, como uma homenagem a São João 

Batista, primo de Jesus Cristo. 

Algo característico do São João de Jequié é o fato de ser uma festa bastante aguardada 

pelos cidadãos da cidade e pelos visitantes, pois, além de ser um festejo que diverte esses foliões, 

tem uma cultura culinária que é de dar água na boca. O fato de ter acesso gratuito às variadas 

programações nas praças, a decoração fantástica, o forró, as bandas diversas e a segurança 

reforçada são também características desta maravilhosa cultura festiva do povo nordestino. 

 
120 



O São João na cidade não é somente forró, tradição e alegria, é também uma 

importante ocasião socioeconômica, pois ao atrair turistas de diversos lugares, acaba gerando 

oportunidades de empregos formais e não formais, sendo ambos lucrativos. 

Desse modo, é necessário que essa tradição fantástica se mantenha preservada, para 

continuar sendo referência no estado da Bahia, atraindo turistas de diversas cidades, regiões e 

até de outros países. 

 

REFERÊNCIAS 

SÃO JOÃO DE JEQUIÉ. Portal oficial do São João de Jequié. Jequié: Prefeitura Municipal de 

Jequié, [s.d.]. Disponível em: https://saojoaodejequie.com.br. Acesso em: 7 out. 2025. 

 
121 

https://saojoaodejequie.com.br


O TAMBOR DE CRIOULA
“Como símbolo de identidade e resistência negra, o
tambor de crioula proporciona a manutenção dos

vínculos de pertencimento e de valores culturais afro-
brasileiros.”

LUCILE IDE  MARTINS BORGES FERREIRA



CAPÍTULO XXI 
 

 
 

O TAMBOR DE CRIOULA: expressão cultural popular 
genuinamente maranhense 

 

 
Lucileide Martins Borges Ferreira 

 
 

 

 

O tambor de crioula é uma manifestação da cultura popular do Maranhão, de expressão 

afro-brasileira, que combina dança circular, canto e percussão de tambores, estando presente na 

maioria das cidades aqui do nosso Estado. A prática dessa cultura popular é livre, tanto para 

divertimento quanto como devoção a São Benedito; desta forma, é comum ocorrer durante todo 

o ano, ou seja, não tem local definido nem data fixa para as suas apresentações ocorrerem. No 

entanto, podemos observar uma maior incidência no período do Carnaval e do São João. 

As pessoas que praticam essa manifestação ocupam lugares e funções diferentes: as 

coreiras ou dançadeiras são mulheres que usam, como vestimenta, grandes saias rodadas e 

estampadas. Elas dançam ao ritmo dos tambores e das toadas cantadas pelos homens. 

Os tocadores ou tamborzeiros são homens e, às vezes, mulheres também que tocam os 

diferentes tambores e dão o ritmo cadenciado às toadas. Os cantadores são homens que cantam 

as toadas para as mulheres dançarem. O ápice da dança das mulheres é a pungada ou a umbigada, 

gesto no qual as dançadeiras encostam as barrigas, uma de frente para a outra, e fazem a saudação 

ou o convite. 

 
123 



Uma especificidade do tambor de crioula é a dança ser realizada exclusivamente por 

mulheres. Apresenta coreografia livre e variada e, durante a dança, uma dançante por vez faz as 

evoluções diante dos tamborzeiros; enquanto isso, as demais ficam na roda fazendo movimentos 

para a esquerda e para a direita. Quando uma dançante recebe a pungada, deve substituir a que 

estava no meio da roda. Assim, quem recebe a punga passa a dançar no meio da roda e para cada 

um dos tocadores, requebrando na frente dos tambores. Os tambores recebem nomes conforme 

o tamanho e som: Tambor Grande, Meião e Tambor Pequeno. Esses tambores são 

confeccionados manualmente a partir de troncos cortados em três tamanhos diferentes. 

Como símbolo de identidade e resistência negra, o tambor de crioula proporciona a 

manutenção dos vínculos de pertencimento e de valores culturais afro-brasileiros. Para 

homenagear a manifestação cultural, existem dois dias no calendário dedicados a lembrar da 

dança: dia 18 de junho é o Dia Nacional do Tambor de Crioula e dia 06 de setembro é o Dia 

Municipal do Tambor de Crioula e também dos seus brincantes. 

Os desafios para a preservação dessa cultura popular consistem no engajamento e 

incentivo das novas gerações na dança e na aprendizagem do manuseio dos instrumentos, como 

confecção e manuseio dos tambores, confecção das vestimentas, canto e composição das músicas. 

O tambor de crioula é uma expressão muito forte da identidade cultural do Maranhão, 

tanto da capital São Luís quanto dos municípios do interior, sobretudo da Região da Baixada 

Maranhense. Essa manifestação cultural não tem data específica para acontecer, ao ser vista ao 

longo de todo o ano, em eventos culturais, artísticos e científicos. 

O tambor de crioula é uma das danças que preserva a resistência ancestral dos africanos 

escravizados que habitaram o Estado do Maranhão, reconhecido, desde 2007, como Patrimônio 

Cultural Imaterial Brasileiro, orgulhando a população negra maranhense e a incentiva ainda 

mais a resistir, ocupando espaços diversos, expressando suas raízes e reivindicando o 

reconhecimento da riqueza cultural afro-brasileira e afro-maranhense. 

 

 
124 



REFERÊNCIAS  
 
ROSA, Sonia. É o tambor de crioula! Porto Alegre: Editora Projeto, 2020. 
 
TAMBOR DE CRIOULA DO MARANHÃO. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/galeria/detalhes/95. Acesso em: 6 jan. 2025. 
 
TAMBOR DE CRIOULA: marcas da resistência cultural e religiosa. Disponível em: 
https://g1.globo.com/ma/maranhao/sao-joao/2022/noticia/2022/06/18/tambor-de-crioula-mar
cas-da-resistencia-cultural-e-religiosa.ghtml. Acesso em: 5 jan. 2025. 
 

 

 
125 

http://portal.iphan.gov.br/galeria/detalhes/95
http://portal.iphan.gov.br/galeria/detalhes/95
https://g1.globo.com/ma/maranhao/sao-joao/2022/noticia/2022/06/18/tambor-de-crioula-marcas-da-resistencia-cultural-e-religiosa.ghtml
https://g1.globo.com/ma/maranhao/sao-joao/2022/noticia/2022/06/18/tambor-de-crioula-marcas-da-resistencia-cultural-e-religiosa.ghtml


PRECISAMOS FORTALECER
A IDENTIDADE CULTURAL
DE JUAZEIRO DO NORTE

“Nossos mestres e mestras são os guardiões de nossa identidade
cultural.”

JOSÉ ANDRÉ DE  ANDRADE



CAPÍTULO XXII 
 

 
 
PRECISAMOS FORTALECER A IDENTIDADE CULTURAL DE 

JUAZEIRO DO NORTE 

 

 

 
José André de Andrade 

 
 

 

 

A identidade cultural de Juazeiro do Norte iniciou com o Padre Cícero, a Beata Maria 

de Araújo e o milagre da hóstia, que originou as romarias. Mas foi com as romarias que veio, para 

a terra sagrada da Mãe de Deus, a cultura simbólica que permanece viva. Essa cultura de tradição 

é nossa fortaleza cultural, nossa maior identidade. É nosso potencial de economia criativa, para 

uma sustentabilidade cultural, no consumo consciente de produtos culturais, através do turismo. 

São os mestres e mestras da cultura, representantes do nosso patrimônio imaterial, os 

grupos de reisado, lapinha, banda cabaçal, maneiro-pau, dança do coco, bacamarte, guerreiro, 

cantadores de benditos, fazedores de meisinha, artesãos de escultura em madeira, argila, pano, 

palha e flande, cordelistas e xilogravuristas, entre tantas outras expressões artísticas. 

São mestres e mestras que preenchem, com sua potencial identidade cultural, os 

momentos cívicos, históricos e culturais da cidade de Juazeiro do Norte. Quando um presidente 

da República visita Juazeiro do Norte, sempre é recebido pelo prefeito da cidade e sua comitiva. 

Haveria um vazio identitário cultural se o prefeito não oferecesse uma imagem do Padre Cícero e 

 
127 



da Beata Maria de Araújo ao visitante. Seria ainda mais opaco se ali não estivesse a presença de 

mestres e mestras trajando suas vestimentas de realeza, direta da cultura de tradição que, 

ancestralmente, foram sendo repassadas. As fotos em que aparecem as autoridades ladeadas de 

mestres e mestras registram essa garantia de que temos uma identidade cultural forte e singular. 

Nossos mestres e mestras são os guardiões de nossa identidade cultural. 

Veja o caso da visita de Gilberto Gil para receber o título de “Doutor Honoris Causa” 

da Universidade Regional do Cariri. A entrega do diploma, formalmente, se equipara a qualquer 

cerimônia de qualquer universidade, de qualquer lugar. O diferencial foram mestres e mestras 

estarem ladeando o grande Gilberto Gil. Foi o momento em que mestre Aldemir coroou Gil com 

uma coroa confeccionada pelo mestre Tarcísio, do Reisado São Miguel. Foi quando a mestra 

Flatenara entregou a espada do reisado, que foi confeccionada pelo mestre Valdir, do Reisado 

Arcanjo Gabriel. Nesse momento, a identidade cultural transcende, e Gil ganha nossa identidade 

cultural, materializando-se, assim, nosso patrimônio imaterial. 

Precisamos de investimento em uma Universidade da Cultura, para os saberes serem 

repassados, para que a criatividade artística da arte seja fomentada, que pesquisas e experimentos 

estéticos sejam explorados na musicalidade, na poesia, nos entremeios, nas indumentárias, entre a 

riqueza cultural simbólica que é imensa. 

Precisamos de investimento nos Terreiros Culturais, para serem espaços de práticas e 

brincadeiras para a comunidade local e os visitantes, romeiros e turistas. Que os terreiros tenham 

os produtos culturais do ofício dos mestres e mestras, para o visitante poder comprar, valorizar e 

garantir a sustentabilidade. Em diversos tamanhos e formatos, poderemos encontrar capacetes de 

reisado, cafuringa de Mateus, a burrinha Zabelim, o boi Estrela, o cão de reisado, o bacamarte, a 

zabumba, a xilogravura, o cordel, a escultura, entre tantos outros elementos da cultura simbólica, 

sendo quase inesgotável. 

Precisamos de investimento em um Museu da Memória da Cultura de Tradição, que 

seja uma grande galeria permanente, com os artefatos e obras de arte dos mestres e mestras da 

 
128 



cultura de tradição de Juazeiro do Norte. Preservar, dentro desse memorial, as esculturas de 

mestre Noza, os cordéis e xilogravuras de mestre Expedito Sebastião da Silva, José Bernardo e 

João de Cristo Rei, as telas da mestra Assunção Gonçalves, os trajes centenários da Lapinha de 

mestra Dona Tatai e tantas outras, os instrumentos cabaçais de mestre Miguel e mestre 

Domingos, a viola de mestre Poeta Pedro Bandeira, a rabeca de mestre Cego Oliveira, as máscaras 

da mestra Ciça do Barro Cru e da mestra Maria Cândido, o bacamarte de mestre Bigode, o 

candeeiro estrelar e os navios de flande de mestre Maurício, as indumentárias de reisados e 

guerreiros de mestre Sebastião Cosmo, mestra Fátima, mestre Mosquito, mestre Tico, mestre 

Adriano, mestre Manoel Preto e tantos outros e outras. 

Inclusive, precisamos pensar em políticas que possam repatriar e trazer para Juazeiro do 

Norte dezenas de obras de arte da cultura de tradição, que foram levadas daqui colonialistamente 

e estão espalhadas pelo Brasil e pelo mundo. Nosso patrimônio artístico é nossa fortaleza e deve 

ser devolvido com pedidos de perdão. 

A identidade cultural da cultura de tradição veio com as romarias. Aqui, no Juazeiro, se 

fez um mosaico cultural de mestres e mestras de diversos lugares do Nordeste. Somos a síntese da 

cultura nordestina, somos essa força originária que se expande por todo o Cariri. Quando Padre 

Cícero recebeu os primeiros grupos de tradição e orientou para o ofício da arte, com sua 

máxima: “Em cada sala, um altar. Em cada quintal, uma oficina.”, ele foi pioneiro na economia 

criativa, no fomento à cultura e, principalmente, em fortalecer nossa identidade cultural. 

 

REFERÊNCIAS  
 
BARROS, Luitgarde Oliveira Cavalcanti. Juazeiro do Padre Cícero: a terra da mãe de Deus. 
Fortaleza: IMEPH, 2008. 
 
BRASIL. Ministério da Cultura. Secretaria de Economia Criativa. Plano da Secretaria da 
Economia Criativa. 2011. Disponível em: www.cultura.gov.br/secretaria-da-economia-criativa. 
Acesso em: 20 maio 2023. 
 

 
129 

http://www.cultura.gov.br/secretaria-da-economia-criativa


CHAUÍ, Marilena. Cultura política e política cultural. São Paulo: Estudos Avançados, 1995. 
 
DELLA CAVA, Ralph. Milagre em Joazeiro. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 
 
MINISTÉRIO DA CULTURA (MINC). Guia de orientação para os municípios: Sistema 
Nacional de Cultura: perguntas e respostas. Brasília: MINC, 2012. 
 

 

 

 
130 



PROJETO CAPOEIRANDO
PELA PAZ 

“O projeto Capoeirando pela Paz é uma importante
ferramenta de inclusão social, contribuindo para o resgate da
cultura afro-brasileira e promovendo um ambiente positivo

para os jovens.”

VALDIRENE APARECIDA CORDEIRO



CAPÍTULO XXIII 
 

 
 

PROJETO CAPOEIRANDO PELA PAZ  

 

 

Valdirene Aparecida Cordeiro 
 

 

 

 

A capoeira possui uma história rica em Guarulhos, assim como em diversas cidades 

brasileiras. Originada nas comunidades afro-brasileiras, começou a ganhar destaque na cidade nas 

décadas de 1980 e 1990, quando mestres e praticantes de outras regiões trouxeram essa arte, 

promovendo aulas e eventos que conquistaram a comunidade. Com o tempo, grupos de capoeira se 

estabeleceram, difundindo não somente a luta, mas também a música, a dança e a cultura 

afro-brasileira. 

No bairro Jardim Fortaleza, Ederson Sousa, conhecido como Mola, é contramestre de 

capoeira. Sua jornada na capoeira começou em 1998, quando participou de um projeto 

comunitário sob a orientação do Mestre Chocolate, do grupo Nego Nagô. Este mestre, que residia 

no Jardim Picanço, deslocava-se até o Jardim Fortaleza para oferecer aulas voluntárias a crianças e 

jovens. 

A primeira turma de capoeira foi formada em setembro de 1998, com cerca de cem alunos. 

Em 2000, Mola lançou um projeto social que atraiu, em média, cento e cinquenta participantes. As 

aulas passaram a ser realizadas aos domingos na praça, tornando-se uma tradição. Contudo, ao 

 
132 



longo dos anos, o grupo enfrentou dificuldades em encontrar um local fixo para os treinos, que 

ocorriam em garagens, salões e quadras. Atualmente, as aulas acontecem em um espaço cedido. Os 

alunos precisam apresentar um bom desempenho escolar, e Mola acompanha de perto seu 

progresso, estabelecendo parcerias com os pais e promovendo reuniões, além de levar os jovens a 

passeios e apresentações fora do bairro. Foi através desse trabalho que muitos tiveram a 

oportunidade de conhecer a capoeira. 

O projeto também atraiu alunos de outros países, que vieram aprender e levar a capoeira 

para suas terras natais. No bairro, existiram dois grupos de capoeira, mas hoje Mola é o único que 

mantém o projeto, que, em 2008, passou a se chamar Capoeirando pela Paz. O objetivo é oferecer 

alternativas para que crianças e adolescentes fiquem longe das ruas, combatendo a exclusão e a 

violência, e promovendo a cidadania. 

Ao longo de 26 anos, Mola apresentou seu trabalho em diversas cidades da Grande São 

Paulo, além de Minas Gerais, Goiás e até no Chile. Em 2013, durante a visita do Papa Francisco ao 

Brasil, o projeto encantou os visitantes estrangeiros com uma apresentação de capoeira. 

Os alunos aprendem diferentes estilos, incluindo Angola, Regional e Contemporânea, 

sendo o estilo Regional o mais predominante na comunidade. Mola também realiza oficinas de 

berimbau, apresentando a musicalidade, as danças e todos os elementos da cultura afro-brasileira aos 

seus alunos. 

O projeto Capoeirando pela Paz é uma importante ferramenta de inclusão social, 

contribuindo para o resgate da cultura afro-brasileira e promovendo um ambiente positivo para os 

jovens. A capoeira exemplifica como essa arte marcial pode transcender suas origens e se integrar à 

cultura local, enriquecendo a vida social e cultural da cidade. A prática continua a evoluir, 

mantendo viva a tradição enquanto se adapta às novas gerações. 

 

REFERÊNCIAS  
 

 
133 



CAPOEIRANDO PELA PAZ. Disponível em: 
https://www.facebook.com/share/1K44JUYG9p/. Acesso em: 16 out. 2024. 
 

 
134 

https://www.facebook.com/share/1K44JUYG9p/
https://www.facebook.com/share/1K44JUYG9p/


SEU PRADO E A DANÇA DO
MOÇAMBIQUE

“Seu maior sonho é que essa ancestralidade não se perca em
sua família e, consequentemente, não se perca para todos nós.”

RUBIA REGINA SOUZA GONÇALVES



CAPÍTULO XXIV 
 

 
 

SEU PRADO E A DANÇA DO MOÇAMBIQUE 

 

 

Rubia Regina Souza Gonçalves 
 

 

 

 

O seu Prado é um senhor de 80 anos, vive no distrito de Catuçaba, que pertence a São 

Luiz do Paraitinga–SP. Gosto de chamar Catuçaba de o vilarejo mais aconchegante do mundo! Eu 

vivo neste lugar também. Foi assim que tive a honra de conhecer e conversar com esta pessoa 

encantadora. 

É de impressionar, seu Prado dança o Moçambique desde os 07 anos, diz com orgulho que 

são 73 anos de alegria e tradição. Conta que, lá no tempo antigo, a família inteira dançava e 

aprendia, era o jeito de estarem juntos e marcarem presença. Com o tempo, muito se perdeu. 

Alguns de seus filhos viraram evangélicos e não quiseram mais manter as danças e, assim, parte dos 

netos e bisnetos estão distantes do grupo. Mas ele, ele afirma que vai dançar até quando Deus 

permitir! 

Me mostrou seu uniforme e seus adereços para a dança. Enfatizou a seriedade com que 

transmitem as histórias das canções. Explicou que o mestre é quem canta e conduz, e eles repetem o 

refrão. Disse estar feliz que o seu sobrinho, Osni, reavivou o grupo e agora quer o fazer voltar aos 

 
136 



tempos antigos. Seu maior sonho é que essa ancestralidade não se perca em sua família e, 

consequentemente, não se perca para todos nós. 

É bonito ouvir e ver o amor pelo Moçambique na corporeidade do seu Prado. Solicitei 

para ele me ensinar um passo, e ele me entregou um bastão, solicitou para que eu ficasse de frente 

para ele e disse: bate e cruza, agacha e sobe. Mas o que faz a coreografia é a letra da música. Sim, 

percebi nas vezes que assisti às apresentações. 

Perguntei como tudo começou, nesta relação da família dele com o Moçambique, mas ele 

só dizia: ah, veio dos bisos até mim… 

Desejo muitos anos de vida viva para o seu Prado! Desejo acompanhar inúmeras 

apresentações, ainda. E que a força ancestral esteja presente, sempre! 

 

 
137 



VAMOS ENREDAR COM O
AQUILOMBAMENTO DA

REDE DE MULHERES NEGRAS
RJ NO COMPLEXO DO

ALEMÃO: 
“É nesse movimento de escuta, fala, troca e acolhimento que o
conhecimento se faz quilombo: abrigo, território, comunhão.”

ERIDA APARECIDA JOSÉ DA SILVA



CAPÍTULO XXV 
 

 
 

VAMOS ENREDAR COM O AQUILOMBAMENTO DA REDE 

DE MULHERES NEGRAS RJ NO COMPLEXO DO ALEMÃO: 

Oficina de Construção de Identidade Pretas 

 

 
 
Erida Aparecida José da Silva 

 
 

 

 

Trata-se de um relato de experiência vivido com mulheres negras moradoras de 

territórios periféricos do Rio de Janeiro, no âmbito do Curso de Educação Antirracista do 

Programa REDE/IFRJ, por meio de oficinas voltadas à articulação social, cultural e política, 

ancoradas nos saberes do cotidiano comunitário. Esse processo é suleado pela Educação Popular, 

compreendida como um ato político e afetivo de reconstrução de saberes, corpos e territórios. O 

objetivo principal foi fortalecer a identidade local por meio da construção coletiva, enaltecendo 

as mulheres negras como guardiãs de nossas encruzilhadas étnico-afetivas. 

Somos sujeitas da própria história. Herdamos e sustentamos legados que são, 

cotidianamente, negados ou silenciados. Esse silenciamento ocorre tanto pela via física – como o 

extermínio de corpos negros – quanto pelo apagamento epistêmico, isto é, pelo epistemicídio 

que destitui os saberes negros de validade científica e social (SANTOS, 2019; RIBEIRO, 2019). 

 
139 



Para tensionar esse cenário, buscamos força nas experiências de dez mulheres negras-espelho, que 

nos servem de guia, cura e força ancestral. 

Construímos, juntas, um mural de ancestralidade no espaço onde as oficinas se 

realizam, celebrando os nomes que habitam nossa memória coletiva: Benedita da Silva, Lélia 

Gonzalez, Carolina Maria de Jesus, Dona Ivone Lara, Conceição Evaristo e Marielle Franco. 

Durante o processo de criação e colorização das imagens, nos reconhecemos e nos identificamos 

nas histórias de luta, superação e sabedoria dessas mulheres — espelhos de resistência que nos 

inspiram a reexistir com dignidade. 

Nesta escrevivência (EVARISTO, 2017), compreendida como prática de insurgência e 

reescrita de si, encruzilhamos nossos caminhos em busca de direitos ora negados, ora arrancados 

por luta. A proposta desta construção é apresentar o encontro entre saberes e sujeitos como 

forma de ruptura e emancipação coletiva. A Educação Popular, em sua radicalidade freireana 

(FREIRE, 1987), nos permitiu transformar o vivido em potência pedagógica. É nesse 

movimento de escuta, fala, troca e acolhimento que o conhecimento se faz quilombo: abrigo, 

território, comunhão. 

Eu, enquanto mulher negra, pesquisadora e assistente social, trago na pele e na fala as 

marcas da luta por dignidade e bem-viver. Enxergar o mundo a partir do chão das favelas, das 

encruzas e da fé é também ressignificar o que a sociedade insiste em marginalizar. Nesta jornada, 

reconhecemos a potência da ocupação política, cultural e educacional das mulheres negras, 

rompendo com as estruturas que nos desumanizam. Ocupamos com afeto, com saber, com corpo 

e com voz. 

Durante as aulas, com base nos relatos das alunas-bolsistas, orientações sobre direitos 

sociais, canais de denúncia, políticas públicas e estratégias de enfrentamento às violências foram 

compartilhadas. A facilitação desse processo, enquanto prática ético-política, reafirma a 

importância de que nossas dores se tornem lutas e nossas lutas se transformem em políticas 

(GONZALEZ, 1988; SILVA, 2020). 

 
140 



Este relato é, acima de tudo, uma convocação à memória, à ação e à pertença. Que este 

texto seja mais uma trilha em nosso caminho de aquilombamento, porque, como disse Beatriz 

Nascimento (1982), “o quilombo é o lugar onde se vive, e se vive bem.” 

 

REFERÊNCIAS  
 
EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: SILVA, A. L. (Org.). 
Movimentos sociais urbanos, educação e cultura. São Paulo: Cortez, 1988. p. 55-68. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. Rompendo com o silêncio: textos reunidos. Org. Alex Ratts. São 
Paulo: Instituto Kuanza, 2018 [original de 1982]. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 
 
SANTOS, Nilma Lino Gomes dos. Movimento negro e educação popular: saberes em 
construção. Petrópolis: Vozes, 2019. 
 
SILVA, Erida Aparecida José da. Vivências e resistências negras em territórios de cuidado. 
Comunicação apresentada no Fórum de Mulheres Negras da Zona Oeste, Rio de Janeiro, 2020. 
 

 

 

 

 
141 



VEREDAS NEGRAS DO
TERRITÓRIO: A CONGADA
COMO SABER, MEMÓRIA E

FORMAÇÃO
A Congada, enquanto expressão cultural negra enraizada no
território, afirma-se como saber ancestral, prática formativa e

estratégia coletiva de resistência, memória e futuro.

MARCELO VITOR RODRIGUES NOGUEIRA
PAULO HENRIQUE CABRAL ARANTES

ANNA NEVES DE  OLIVEIRA 
DAIANE APARECIDA CINTRA 



CAPÍTULO XXVI 
 

 
 

VEREDAS NEGRAS DO TERRITÓRIO: a Congada como Saber, 
Memória e Formação 

 

 
 
Marcelo Vitor Rodrigues Nogueira 

Paulo Henrique Cabral Arantes 

Anna Neves de Oliveira  

Daiane Aparecida Cintra  

 
 

 

 

O Projeto Raízes Congadeiras, desenvolvido pela Associação BAOBÁ, destaca-se como 

uma ação cultural, educativa e político-comunitária que reafirma a centralidade das expressões 

culturais negras na constituição de nossos territórios. Ao valorizar a Congada como prática 

ancestral, artística e espiritual, o projeto inscreve-se no campo das epistemologias afro-brasileiras, 

reconhecendo o saber negro como fundamento da produção simbólica e da resistência no espaço 

urbano. 

Mais do que preservar tradições, o Raízes Congadeiras compreende a Congada como 

tecnologia cultural negra, transmitida por meio do corpo, da oralidade, da musicalidade e da 

espiritualidade. Como argumenta Katrib (2018), as manifestações populares negras não podem 

ser reduzidas ao folclore ou ao exotismo, pois constituem práticas complexas, atravessadas por 

 
143 



memória, territorialidade e agência política. O projeto assume essa perspectiva ao tratar os 

congadeiros como sujeitos históricos e produtores de conhecimento. 

Um dos elementos mais potentes do Raízes Congadeiras é o entrelaçamento orgânico 

entre universidade, movimento negro e movimentos sociais. Essa articulação rompe com a lógica 

colonial que separa saber acadêmico e saber comunitário. Ao reunir pesquisadores, estudantes, 

mestres congadeiros, capitães, dançantes e lideranças da comunidade negra, o projeto cria um 

território pedagógico compartilhado, onde a produção do conhecimento se dá em diálogo, 

reciprocidade e respeito às epistemologias negras. 

Esse diálogo se concretiza também por meio da produção de materiais audiovisuais, 

estratégia que amplia o alcance da Congada para além das fronteiras locais. Documentários, 

registros de campo, vídeos educativos e produções digitais funcionam como arquivos de 

memória e instrumentos de difusão cultural, fortalecendo a presença das tradições negras em 

espaços escolares, universitários e comunitários. A linguagem audiovisual também contribui para 

romper a invisibilização histórica das expressões afro-brasileiras, colocando-as em evidência 

como patrimônio vivo e contemporâneo. 

Além do audiovisual, o projeto promove encontros, rodas de conversa, palestras, oficinas 

e falas públicas, configurando um amplo processo formativo. Esses espaços constituem 

pedagogias da ancestralidade, nas quais o conhecimento é compartilhado coletivamente, em 

práticas que valorizam o corpo, o canto, o ritmo e a experiência comunitária. Brasileiro (2014) 

reforça que as manifestações culturais afro-brasileiras possuem elevado potencial educativo, 

sobretudo para uma formação antirracista que reconhece e valoriza a identidade negra. 

A terceira edição do Raízes Congadeiras alcança uma dimensão ainda mais significativa 

ao envolver estudantes do ensino médio que são congadeiros, fortalecendo a relação entre 

juventude, escola e tradição. Ao reconhecer jovens negros como guardiões e continuadores da 

Congada, o projeto afirma que a educação não acontece apenas nos muros da escola, mas no 

 
144 



território, na vivência comunitária e nas práticas ancestrais. Isso tensiona currículos 

eurocentrados e amplia a concepção de educação como um processo sociocultural e territorial. 

Em síntese, o Projeto Raízes Congadeiras constitui-se como experiência exemplar de 

valorização da cultura negra em nossos territórios. Ao articular ancestralidade, movimento 

social, universidade e produção cultural, o projeto reafirma a Congada como prática de 

resistência, memória e futuro. Trata-se de uma iniciativa que fortalece identidades negras, amplia 

o direito à cultura e reposiciona a Congada como matriz viva da história e da luta do povo negro. 

 

REFERÊNCIAS  
 
BRASILEIRO, Lídia Maria de. Cultura afro-brasileira, educação e identidade. São Paulo: 
Cortez, 2014. 
 
KATRIB, Cairo Mohamad Ibrahim. Cultura popular, memória e identidade. Uberlândia: 
EDUFU, 2018. 

 

 

 

 
145 



FABIANO NOGUEIRA DO NASCIMENTO - Possui graduação em Direito pela
Universidade do Estado de Minas Gerais (UEMG) Campus Ituiutaba (2016). Pós-
graduado Processo do Trabalho e Imobiliário pela Universidade do Norte Paraná
(UNOPAR) (2019). Pós-graduado em Direito Imobiliário pela Faculdade Venda Nova
do Imigrante - (FAVENI) (2018). Pós-graduação em andamento em Direito do Trabalho
Previdenciário na Universidade do Norte do Paraná Pólo Ituiutaba (UNOPAR).
Tesoureiro da Associação BAOBÁ. Tesoureiro da ONG VÂNIA LAFIT. Atualmente
atua como escrevente no 1º Tabelionato de notas da cidade de Ituiutaba, Minas Gerais.
Tem experiência na área de Direito, com ênfase em Direito do Trabalho.

BIODATA ORGANIZADORES

LUIZ GUSTAVO DE SOUZA ARAÚJO - LUIZA ARAÚJO - Graduada em Licenciatura e
Bacharelado em Geografia pelo Instituto de Ciências Humanas do Pontal (ICHPO/UFU). Mestre
em Geografia urbana pelo programa de pós-graduação em Geografia PPGEP-UFU; Professora
do Programa Ações Formativas Integradas (AFIN) (2018/2019). Membro coordenador da
Diretoria de Cultura da comissão (LGBTQI+) do Núcleo de Estudo Afro-brasileiros e Indígenas
(NEABi PONTAL). Membro do Núcleo de Estudos e pesquisas em Educação para as Relações
Étnico-raciais e Ações Afirmativas (NEPERE). Foi pesquisadora do censo multicêntrico do
perfil socioeconômico de travestis e transexuais da região sudeste do Brasil pelo Instituto
NESP/UNB; Organizadora da Parada (LGBTQI+) da cidade de Ituiutaba-MG (2015/2019).
Presidente da ONG Vânia Lafit gestão (2021/2024). Secretária da Associação BAOBÁ gestão
(2021/2024); Atua também como Produtora audiovisual em temáticas ligadas aos temas da
exclusão social.

146

MARCELO VITOR RODRIGUES NOGUEIRA – Mestre em Ensino de Ciências e
Matemática (PPGECM/UFU, 2025) e licenciado em Matemática pelo ICENP/UFU
(2021). Foi coordenador do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas (NEABi
Pontal/UFU) (2018–2023) e é diretor de Extensão do núcleo desde 2023. Integrou o
Núcleo de Estudos e Pesquisas em Educação para as relações étnico-raciais e Ações
Afirmativas (NEPERE/UFU) (2017–2024). Vice-presidente da ONG Vânia Lafit desde
2020. Presidente da Associação BAOBÁ desde 2020. Atua como diretor financeiro da
Secretaria Municipal de Desenvolvimento Social de Ituiutaba–MG. Conselheiro
Municipal nos Conselhos de: Assistência Social, Criança e Adolescente; Cultura e
Promoção da Igualdade Racial. Proprietário e editor-chefe da Editora Baobá, dedica-se
aos estudos sobre Educação para as Relações Étnico-Raciais, formação docente e
Etnomatemática.



MARIA APARECIDA AUGUSTO SATTO VILELA - Graduação em Pedagogia pela
Fundação Educacional de Ituiutaba (1996), com habilitação em Supervisão Escolar de Ensino
Fundamental e Médio pela Fundação Educacional de Ituiutaba (1997). Mestrado (2006) e
Doutorado em Educação (2011), pelo programa de estudos pós-graduados em História,
Política, Sociedade, da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Atualmente é
professora adjunta da Universidade Federal de Uberlândia. Tem experiência na área de
Educação, com ênfase em História da Educação e Educação Especial, atuando principalmente
nas seguintes áreas: educação inclusiva, psicologia da educação, relações étnico-raciais.

BIODATA ORGANIZADORES

147



BIODATA AUTORES

BRANCA MARIA VIEIRA GOMES - Formada em Geografia pela Universidade
Federal de Uberlândia (UFU) e graduanda em Publicidade e Propaganda pela PUC Minas,
com formações em Edição de Áudio e Vídeo para Mídias Sociais (SENAC) e Método
Super Nova. É fundadora das ONGs Vânia Lafit e Associação Baobá, que desenvolvem
projetos culturais e educacionais para comunidades LGBTQIAP+ e étnico-raciais, como
“Abalô”, “Pajubá”, “Voz Preta” e “Raízes Congadeiras”. Atuou em produção e edição
audiovisual e como assistente de direção no espetáculo “UNA”. Atualmente é fundadora
da agência Rainbow Butterfly, onde trabalha com propaganda, marketing e audiovisual.

ALISON AZEVEDO DA SILVA – Professor de História da rede municipal de São
Paulo, com mais de 15 anos de experiência na área da educação. Colaborou com a
ONG MonaBantu, participando de ações de distribuição de alimentos em parceria com
terreiros da cidade e de projetos voltados à promoção da saúde e ao fortalecimento das
comunidades locais. Sua atuação é marcada pelo compromisso com a justiça social e
pela valorização da cultura afro-brasileira.

ANA LISE COSTA DE OLIVEIRA – Doutoranda em Educação pela Universidade
Estadual do Sudoeste da Bahia (UESB) e mestre em Educação e Contemporaneidade
pela UNEB. Especialista em Psicopedagogia, Educação e Pluralidade Sociocultural e
Coordenação Pedagógica. Graduada em Pedagogia pela UEFS, possui experiência em
docência, coordenação pedagógica e consultoria educacional, com atuação em
programas como PETI, Projovem e Pró-Selo Unicef. Foi professora substituta da
UNEB e lecionou na FARJ e UNOPAR. Atualmente, é coordenadora pedagógica da
rede estadual da Bahia e integra o grupo de pesquisa Oju Obinrin (CNPq/UESB).

ANDRÉIA DOS SANTOS BARBOSA – Mulher preta, mãe e educadora antirracista,
formada em Pedagogia e Letras. Atua há 18 anos como professora de Educação Infantil
na rede municipal de São Paulo. Finalista do Prêmio Educar com Equidade Racial e de
Gênero na 8ª e 9ª edições, com os projetos As Cores das Infâncias e Nosso Brincar Faz
História! – As Histórias que me Tornam Quem Eu Sou, que valorizam a identidade, a
diversidade e as infâncias negras.

ARTHUR OLIVEIRA FREITAS – Licenciado em História, é professor da rede
municipal de Belo Horizonte–MG há 10 anos. Desenvolve práticas pedagógicas
voltadas à educação antirracista e às discussões sobre as relações étnico-raciais,
promovendo reflexões críticas e inclusivas no ambiente escolar.

148



BIODATA AUTORES

JOSÉ ANDRÉ DE ANDRADE – Nascido em Juazeiro do Norte–CE, é professor,
mestre em Desenvolvimento Regional Sustentável pela Universidade Federal do Cariri
(UFCA) e mestre em Educação pela Universidade Regional do Cariri (URCA).
Bacharel em Direito (URCA), licenciado em Pedagogia (FAK) e em História (URCA),
é também especialista em Sociologia (URCA) e em Docência da Educação Superior
(FAK). Ator e diretor de produção com registro profissional (DRT) no SATED-CE,
atua como professor efetivo na Escola Dr. Leão Sampaio, em Juazeiro do Norte.
Integra o Movimento Pró-Memória da Beata Maria de Araújo, o Coletivo MAGOTE e
a Cia. de Teatro Livremente, unindo educação, arte e memória em sua trajetória.

ÉRIDA APARECIDA JOSÉ DA SILVA – Mulher negra, assistente social formada
pela UFRJ, mestre em Educação Profissional em Saúde pela FIOCRUZ e doutoranda
em Educação em Ciências e Saúde (UFRJ). Pesquisa educação popular, saúde coletiva
e epistemologias negras. Especialista em Envelhecimento e Saúde do Idoso e em
Gestão de Recursos do SUS. Atua na formação crítica de profissionais de saúde com
foco em gênero, etnia e metodologias ativas. Conselheira de Saúde no Rio de Janeiro,
membro do Comitê de Ética do Hospital Federal de Ipanema e integrante da Pastoral
da Saúde e da Rede de Mulheres Negras do Estado do Rio de Janeiro.

FLÁVIA CONCEIÇÃO RAMOS DA SILVA – Atua na Secretaria de Educação da
cidade de Petrópolis–RJ desde 2004. Bacharela em Direito, é integrante da associação
de moradores de seu bairro, onde desenvolve ações voltadas à representatividade
comunitária e à defesa dos direitos sociais perante os órgãos públicos.

JACILENE AGUIAR SILVA – Professora da rede pública de Santa Maria–RS e
formadora da Licenciatura Intercultural Indígena Mbyá Guarani da UFSM. Licenciada
em Pedagogia pela UEPA, mestra em História Social pela UFRGS e especialista em
História e Cultura Afro-Brasileira pelo INTERVALE. Membro do NEABI/UFSM e do
GEPA, coordena o Movimento Negro Unificado de Santa Maria e integra o coletivo
Carolinas – Coletivo de Mulheres Negras. Pesquisa educação étnico-racial, gênero e
feminismo negro interseccional.

JÉSSICA BRITO QUEIROZ – Licenciada em Letras Vernáculas pela Universidade
Federal da Bahia (UFBA), atua como professora de Língua Portuguesa. É especialista
em Educação a Distância, Docência do Ensino Superior e Gestão de Projetos.
Desenvolve trabalhos com formação de professores, correção de redações e educação
antirracista, com interesse nas áreas de leitura, avaliação e inovação pedagógica.

149



BIODATA AUTORES

LUCILEIDE MARTINS BORGES FERREIRA – Professora da rede pública
municipal de São Luís–MA, Mestra em Educação, graduada em Pedagogia e bacharela
em Administração Pública. É especialista em Educação do Campo e em Gestão
Educacional e Escolar. Atuou como supervisora escolar na rede municipal de
Alcântara–MA e como professora na rede pública municipal de Paço do Lumiar–MA.
Integra o Grupo de Estudo e Pesquisa Investigações Pedagógicas Afrobrasileiras
(GIPEAB/UFMA), desenvolvendo ações voltadas à valorização da educação e das
práticas afro-brasileiras.

JULIANA MACHADO DE MEIRA – Professora das redes municipal e estadual de
ensino de Itapetininga–SP, licenciada em Educação Física e Pedagogia. Mestra em
Educação Física pelo PROEF/UNESP – Bauru (2023), com foco em Educação Física
Escolar. Atua nas áreas de Educação para as Relações Étnico-Raciais e Culturas
Populares Brasileiras, especialmente festas e danças. É brincante no coletivo popular
Grupo Corpos Brincantes, que promove e compartilha manifestações das culturas
populares brasileiras em Itapetininga e região.

JULIANO HENRIQUE XAVIER CAVALCANTI - Graduado em Licenciatura e
Bacharelado em Geografia pelo Instituto de Ciências Humanas do Pontal da
Universidade Federal de Uberlândia (ICHPO/UFU), mestre e doutorando em Geografia
pelo PPGEO/UFU. Suas pesquisas abordam as vivências, ações, cidadania e direitos da
comunidade LGBTQIAPN+ no espaço urbano, com enfoque interseccional entre
gênero, sexualidade, raça e classe social. Integra o Laboratório de Planejamento
Urbano e Regional (LAPUR), o Núcleo Teoria Anticolonial (IGESC-UFU), a
Associação BAOBÁ e a ONG Vânia Lafit.

LARISSA GOMES MAGRANI - Mestra em Ética e Filosofia Política pela
Universidade Federal de São João del-Rei e graduada em Filosofia pela Universidade
Católica de Petrópolis. Possui diversas especializações nas áreas de Educação, Ensino
Religioso e Sociologia. Atua como professora no Colégio de Aplicação da
Universidade Católica de Petrópolis e como servidora pública da Prefeitura de
Petrópolis–RJ. Seus principais interesses de pesquisa incluem Filosofia Política, o
pensamento de Hannah Arendt e a fenomenologia política e educacional.

LARISSA LESLIE SENA FIUZA BISPO – Coordenadora pedagógica da rede
pública de ensino do Estado da Bahia. Mestra em Educação e Diversidade pelo
Programa de Pós-Graduação em Educação e Diversidade (PPGED-MPED) da
Universidade do Estado da Bahia (UNEB), Campus XIV – Conceição do Coité.
Licenciada em Pedagogia pela Universidade Federal da Bahia (UFBA), desenvolve sua
atuação voltada à gestão educacional e à promoção da diversidade e da equidade no
ambiente escolar.

150



BIODATA AUTORES

MARIA VIRGINIA OLIVEIRA SANTOS - Maria Virginia Oliveira Santos é
licenciada em Pedagogia e pós-graduanda em Neuropsicopedagogia, com interesse em
compreender os processos de aprendizagem e promover práticas educativas inclusivas
e eficazes.

LUÍSA PEREIRA DE SOUSA NETA – Graduada em História e Geografia pela
Universidade Vale do Acaraú, é pós-graduada em História, Educação e Desigualdade
Social. Atua há 26 anos na área da educação, nas redes estadual e municipal de
Formosa da Serra Negra–MA. Casada e mãe de dois filhos, desenvolve um projeto de
leitura em família e dedica-se a iniciativas voltadas às olimpíadas escolares e projetos
pedagógicos. Tem interesse especial em ações na área de projetos educacionais e no
fortalecimento da educação antirracista.

LUIZA DE SOUZA ARAÚJO – Graduada em Licenciatura e Bacharelado em
Geografia pela Universidade Federal de Uberlândia (ICHPO/UFU) e mestra em
Geografia Urbana pelo PPGEP/UFU. Atuou como professora no Programa Ações
Formativas Integradas (AFIN) e é coordenadora de Cultura da Comissão LGBTQIA+
do NEABi Pontal, além de integrar o NEPERE. Foi pesquisadora do censo sobre
travestis e transexuais do Sudeste (NESP/UnB), organizou a Parada LGBTQIA+ de
Ituiutaba e presidiu a ONG Vânia Lafit, atuando também na Associação BAOBÁ.
Desenvolve produções audiovisuais voltadas à inclusão social e valorização das
diversidades.

MARCELO VITOR RODRIGUES NOGUEIRA – Mestre em Ensino de Ciências e
Matemática (UFU, 2025) e licenciado em Matemática pelo ICENP/UFU (2021). Foi
coordenador do NEABi/UFU (2018–2023) e é diretor de Extensão do núcleo desde
2023. Integra o NEPERE/UFU (2017–2024), é vice-presidente da ONG Vânia Lafit e
presidente da Associação BAOBÁ desde 2020. Atua como diretor financeiro da
Secretaria Municipal de Desenvolvimento Social de Ituiutaba–MG e participa de
diversos conselhos municipais. Proprietário e editor-chefe da Editora Baobá, dedica-se
aos estudos sobre Educação para as Relações Étnico-Raciais, formação docente e
Etnomatemática.

MARCIA MARCATTO FERNANDES - Professora da rede pública municipal de
ensino em Petrópolis–RJ. Licenciada em Pedagogia e Literatura, pós-graduada em
Literatura Africana Indígena e Latina, atua com educação antirracista e cultura afro-
brasileira.

151



BIODATA AUTORES
RAQUEL CÉLIA SILVA DE VASCONCELOS - Professora temporária no
Departamento de Filosofia da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte
(UERN), campus Mossoró. Licenciada em Filosofia e Pedagogia, atua nas áreas de
educação antirracista, educação ambiental e questões de gênero. Também desenvolve
projetos em artes plásticas voltados à representação de mulheres indígenas e à
valorização da ancestralidade.

RODRIGO COSME DOS SANTOS – Professor e intérprete de Libras substituto da
Secretaria de Estado de Educação do Distrito Federal (SEDF). Pedagogo, licenciado
em Português/Libras, é pessoa com deficiência e tem como foco a educação especial e
inclusiva. Participa ativamente de movimentos de pessoas com deficiência e da
comunidade surda, promovendo a construção de uma sociedade mais inclusiva e
acessível.

RUBENS DOS SANTOS CELESTINO - Liderança quilombola, educador popular e
professor-artista, é fundador da Companhia Cultural Mont’Arte e Babalorixá do Ilê
Axé Mean Jagum. Doutorando em Artes Cênicas pela UFBA, é mestre em História da
África, da Diáspora e dos Povos Indígenas (UFRB) e mestre em Artes (UFBA).
Especialista em História e Cultura Afro-Brasileira, possui licenciaturas em Teatro
(UFBA) e Pedagogia (UEFS), atuando como docente na Educação Básica.

RÚBIA REGINA SOUZA GONÇALVES – Pedagoga, arte-educadora, narradora de
histórias e mediadora de leitura. Pós-graduada em A Arte de Contar Histórias –
Abordagem Poética, Literária e Performática, com graduação em Pedagogia e
Comunicação Social. Atua no SESI como analista técnica educacional, conduzindo
formações continuadas para professores. Integra o Coletivo DiPéis, desenvolvendo
projetos de mediação de leitura e narração artística. Idealizadora das oficinas
Encenando Fábulas, Fazendo Arte na Sala de Aula e O Desenvolvimento da
Competência Leitora e a Arte de Contar Histórias, e já atuou em projetos de contação
de histórias nos colégios Marupiara e Bakhita.

152

SHEILA CRISTINA COSTA CARREIRO – Estagiária da rede privada e bolsista do
subprojeto LIESAFRO do PIBID, onde atua no EJA/TEC de uma escola quilombola.
Graduanda em Licenciatura em Estudos Africanos e Afro-Brasileiros pela
Universidade Federal do Maranhão (UFMA) e integrante do grupo de pesquisa N-
Direitos. Desenvolve ações pedagógicas voltadas à educação básica, com foco nas
relações étnico-raciais e nos direitos humanos, fundamentadas nas Leis n.º
10.639/2003 e n.º 11.645/2008.



BIODATA AUTORES

TATIANA LUÍSA DE MORAES PINTADO – Professora da rede pública municipal
de Ivoti–RS, licenciada em Pedagogia e pós-graduada em Gestão Escolar e Educação
para as Relações Étnico-Raciais. Atua com foco na Educação Infantil e desenvolve
práticas pedagógicas antirracistas que valorizam as culturas afro-brasileira e indígena.
Defende que a infância é o tempo ideal para cultivar princípios de equidade, identidade
e pertencimento.

VALDIRENE APARECIDA CORDEIRO – Professora de Artes na rede municipal
de Santo André e estadual de São Paulo, licenciada em Educação Artística pela
Faculdade Fig Unimesp. Também atua como fotógrafa e tem trajetória na área da saúde
pública, onde exerceu as funções de agente comunitária de saúde (ACS) e auxiliar de
enfermagem, contribuindo para a educação em saúde no município de Guarulhos.

153




	Alison Azevedo da Silva 

